
95 
 

Akkunda Scientific                                  N°8                                             Juillet 2025 
 

N’CHO Léon Charles 
Fremdes und Eigenes artikulieren: das Beispiel von Florence Brokowski-Shekete 

Fremdes und Eigenes artikulieren: das Beispiel von Florence Brokowski-Shekete 

N’CHO Léon Charles 
Enseignant-Chercheur 

Maître-Assistant 
Université Alassane Ouattara, Bouaké (Côte d’Ivoire) 

Département d’Etudes Germaniques 
Laboratoire MELODYS 

leoncharlesn@gmail.com  
 

 
Zusammenfassung: Das Fremde und das Eigene lassen sich vielfach wahrnehmen und 
artikulieren. Die vorliegende Arbeit greift auf den Roman Mist, die versteht mich ja! Aus dem Leben 
einer Schwarzen Deutschen von Florence Brokowski-Shekete aus dem Jahr 2020 zurück und 
reflektiert die Artikulierung bzw. das Schreiben des Fremden und des Eigenen. Mit Rückgriff auf 
Psychobiographie, Fremdhermeneutik sowie auf Intertextualität werde ich zunächst auf die 
gegenüberstellende Darstellung nigerianischer und deutscher Identitäten eingehen. Ich werde 
dann untersuchen, wie Repräsentation des Fremden zu dialektischen Beziehungen zwischen 
„Biodeutschen“ und Schwarzen führt. Im Nachhinein wird auf Artikulierung des Fremden- sowie 
des Eigenenschreibens eingegangen. Daraus ist hervorgegangen, dass Artikulierung des 
Fremden- sowie des Eigenenschreibens durch Verwerfung von (Nicht)- Selbst, bewegliche 
Wahrnehmung von Heimatland und Fremdland, Transformation des Wesens des Fremden sowie 
dessen Einordnung in eine Kategorie, Relativität des Fremden- und Eigenenseins erfolgt. Das 
Fremde und Eigene schreiben, erfordert eine Auseinandersetzung mit innerlicher/ äußerlicher 
Andersheit. 
 
Schlüsselwörter: Fremdes, Eigenes, Afro-Deutsch, Biodeutsch, Transformation 
 
 

Articuler l’étranger et le soi: l’exemple de Florence Brokowski-Shekete 

Résumé: L’étranger et le soi sont perçus et articulés de diverses manières. La présente 
contribution s’appuie sur le roman Mist, die versteht mich ja! Aus dem Leben einer Schwarzen 
Deutschen de Florence Brokowski-Shekete paru en 2020 pour mener une réflexion sur 
l’articulation, notamment l’écriture de l’étranger et du soi. A travers un recours à la 
psychobiographie, à l’herméneutique de l’étranger et à l’intertextualité, je traiterai d’abord de la 
confrontation des identités nigériane et allemande. J’examinerai ensuite comment des 
représentations de l’étranger et du soi conduisent à des rapports dialectiques entre « Allemands 
de souche » et Noirs. Il sera enfin abordé l’écriture de l’étranger et du soi. Il ressort que l’articulation 
de l’étranger et du soi passe par le rejet du (non)-soi, une compréhension mouvante de la patrie et 
du pays étranger, la transformation en soi de l’étranger ainsi que sa catégorisation, la relativité de 
l’étranger et du soi. Ecrire l’étranger et le soi exige aussi un traitement de l’altérité interne et 
externe. 
 
Mots-clés : Etranger, Soi, Afro-allemand, Allemand de souche, Transformation 
 
  

mailto:leoncharlesn@gmail.com


96 
 

Akkunda Scientific                                  N°8                                             Juillet 2025 
 

N’CHO Léon Charles 
Fremdes und Eigenes artikulieren: das Beispiel von Florence Brokowski-Shekete 

Articulating the stranger and the self: the example of Florence Brokowski-Shekete 
 
Abstract: The stranger and the self are viewed and articulated in various ways. This contribution 
draws on Florence Brokowski-Shekete's 2020 Mist novel, die versteht mich ja! Aus dem Leben 
einer Schwarzen Deutschen to conduct an analysis about articulation, particularly the writing of the 
stranger and the self. Using psychobiography, hermeneutics of stranger and intertextuality, I will 
first address the confrontation between Nigerian and German identities. I will then examine how 
representations of the stranger and the self leads to dialectical relationships between "native 
Germans" and Black people. Finally, I will address the writing of the stranger and the self. It turns 
out that the articulation of the foreigner and the self involves the rejection of the (non)-self, a shifting 
understanding of the homeland and the foreign country, the transformation of the foreigner into the 
self as well as his categorization, the relativity of the foreigner and the self. Writing about the 
foreigner and the self also requires a treatment of internal and external otherness. 
 
Keywords: Foreigner, Self, Afro-German, Native German, Transformation 
 
 
Einleitung 

In seiner Phänomenologie des Eigenen und des Fremden belegt H. R. Yousefi die Kategorie des 
Fremden mit Unbekanntem und Unvertrautem und grenzt aus einer wir-perspektivischen 
Sichtweise diesen Begriff vom Gegenbegriff – Eigenen – ab. Er schreibt: „Als  >fremd< bezeichnen 
wir in der Regel das, was wir nicht kennen, womit wir nicht vertraut sind, und das wir folglich nicht 
angemessen einordnen können. Als fremd bezeichnen wir auch, wofür wir noch keinen Begriff 
gefunden haben oder was noch keinen der alltäglich verfügbaren Begriffe zugeordnet werden kann. 
Das Eigene ist das Vertraute, das uns Bekannte.“ (2008, S. 34)1. Als Fremder wird auch derjenige 
bezeichnet, der von außen kommt, dessen Name, Sprache, anthropologische und psychologische 
Züge in anderen kulturellen, geschichtlichen, sozialen, Wert- Glaubenssystemen, 
Wertvorstellungen, Traditionen geprägt wurden. (Vgl. L. C. N’cho, F. Aka, 2023, S. 43). Figuren, 
Repräsentationen, Diskurse, Erfahrungen zum Fremden und Eigenen  werden häufig aber nicht 
ausschließlich in „Ethnologie, Psychologie, Pädagogik, Theologie, Kulturanthropologie und 
Philosophie“ (H. R. Yousefi, 2008, S. 34) und nicht zuletzt in der Literatur begegnet.  

In den literarischen Werken mancher Autoren2 werden diese Begriffe in der mehr oder minder 
klaren Abgrenzung zueinander thematisiert, wie hier im Fall von Florence Brokowski-Shekete. In 
ihrer Autobiographie mit dem Titel Mist, die versteht mich ja! Aus dem Leben einer Schwarzen 
Deutschen3 aus dem Jahr 2020 erzählt sie ihre Selbsterfahrungen – ihr Leben im "fremden" Nigeria 
und in ihrer "deutschen Heimat" bzw. Wahlheimat – die Erfahrungen ihrer nigerianischen Eltern4 
im fremden Deutschland der 1960erJahre sowie das Leben ihrer deutschen Adoptivfamilie. 
Hauptsächlich behandelt diese Arbeit folgende Frage: Wie lassen sich das Fremde und das Eigene 
beim Schreiben artikulieren? Nebenfragen sollen auch beantwortet werden: Grenzen sich Fremdes 

 
1 Online unter: https://download.e-bookshelf.de/download/0003/7274/04/L-G-0003727404-0002329149.pdf. 
2 Zur Fremdenthematik könnten folgende Autoren erwähnt werden: Zafer Şenocak (1999) Der Erottomane: ein 
Findelbuch. München : Babel Verlag; Achille Mbembe (2020), Brutalisme, Paris, Éditions La Découverte; Yoko Tawada 
(2014), Etüden im Schnee, Nürnberg, Verlag für Moderne Kunst; Ilija Trojanow (2022), Doppelte Spur, Frankfurt am 
Main, Fischer Verlag; Waris Dirié, (2010), Schwarze Frau, weißes Land, München, Knaur. 
3 Im Folgenden werden Romanauszüge mit Seitenangaben in Klammern im Text belegt. 
4 Beide kamen aus Studiengründen nach Deutschland, er 1965, sie 1966. Sie gehören dem Stamm der Yoruba an. (S. 
25-26). 

https://download.e-bookshelf.de/download/0003/7274/04/L-G-0003727404-0002329149.pdf


97 
 

Akkunda Scientific                                  N°8                                             Juillet 2025 
 

N’CHO Léon Charles 
Fremdes und Eigenes artikulieren: das Beispiel von Florence Brokowski-Shekete 

und Eigenes zueinander durch und durch ab? Wie wird die Transformation von Olatunde Gbolajoko 
Oluwadamilare zu Brokowski-Shekete durchmacht und durchlebt? Wie werden Fremdland und 
Heimat von ihr wahrgenommen? Mit Rückgriff auf die Psychobiographie (N. Sillamy, 2003; D. 
Bergez u.a.,1990),  Fremdhermeneutik (B. Waldenfels, 2008, S. 361-3685; H. R. Yousefi, 2008, S. 
50)  und Intertextualität (J. Kristeva, 1969, S. 146; U. Eco, 1986, S. 28; M. Riffaterre, 1979, S. 131) 
geht vorliegender Beitrag auf diese Fragen ein und wird sich zunächst mit der gegenüberstellenden 
Darstellung nigerianischer und deutscher Identitäten beschäftigen, um auf die Transformation der 
Autorin von »Gbolajoko Oluwadamilare« zu »Brokowski-Shekete« und die Verwerfung 
nigerianischer Kultur hinzuweisen. Anschließend wird  die Repräsentation des Fremden zu 
umstrittenen Beziehungen zwischen „Biodeutschen“ und Schwarzen (Anderen) untersucht. Im 
Nachhinein wird die Artikulation, bzw. Textualisierung des Fremden sowie des Eigenen reflektiert 
werden. 
 
1. Tranformation von »Gbolajoko Oluwadamilare« zu »Brokowski-Shekete« oder das 
'fremde' Nigeria vs Deutschland als Eigenes 

Die deutsche Autorin mit Migrationshintergrund6 erinnert sich in ihrem Buch an Erfahrungen aus 
ihrem Leben in der "deutschen" Heimat und im "fremden Nigeria". Diese Erinnerungen gehen 
zunächst auf ihre Transformation bzw. Verwestlichung zurück. Florence Brokowski-Shekete, die 
»Olatunde Gbolajoko Oluwadamilare« war, ist 1967 in Deutschland als Tochter von zwei 
nigerianischen Studenten geboren. Sie wurde von ihren Eltern aufgrund ihrer schwierigen 
Lebensverhältnissen öfters an eine Deutsche in die Pflege gegeben (S. 15). In diesen Umständen 
lebte sie zwei Welten und kannte bi-kulturelle Umgebungen – der deutschen einerseits und der 
nigerianischen andererseits –, macht transkulturelle Erfahrungen, die ihre Identität und ihr Leben 
im Kindesalter zutiefst geprägt haben und im erwachsenen Alter prägen (S. 28). Die Heimat ihrer 
Eltern kommt ihr fremd vor und sie erlebt Deutschland als Eigenes. In der Gegenüberstellung von 
deutscher und nigerianischer Identität wird die nigerianische in ihrer fremden Andersheit gefühlt, 
zuerst in der Namensgebung und dann in der kulturellen Ordnung, wie sie darauf eingeht:  

Meine Eltern, besonders mein Vater wurden jedoch nicht müde, mich stets mit allen mir 
zugedachten nigerianischen Namen anzusprechen, etwas, das – und diese Erinnerungen 
reichen weit in meine frühe Kindheit zurück – mir stets missfiel. Mehr noch, ich hasste es. 
»Olatunde Gbolajoko Oluwadamilare«. Es hatte den Anschein, als wollte er mir deutlich 
machen, dass das, womit ich mich zunehmend identifizierte – identifizieren musste, 
identifizieren wollte, denn sie hatten mich schließlich zu dieser weißen Frau gebracht – nicht 
das war, mit dem ich mich zu identifizieren hatte. Es hatte den Anschein, als wollte er mir 
mittels meiner Namen deutlich machen, mit was ich mich zu identifizieren hatte […] Sie fingen 
an, mir von Nigeria zu erzählen, dem Land, aus dem sie kamen, das Land, das auch meine 
Heimat sein sollte. Sie erzählten mir von dieser Heimat […] Aber Nigeria? Was sollte das 
sein? Und warum meine Heimat, mein Zuhause? Ich hatte ein Zuhause und das hieβ 

 
5 Online unter: https://zeitgeschichte-
digital.de/doks/frontdoor/deliver/index/docId/1896/file/ZF_3_2007_361_368_Waldenfels.pdf.  
6 Um die deutsche Literatur von der Literatur, die von auslandsstämmigen Autoren praktiziert wird, zu differenzieren, 
gebraucht die Gegenwartsliteraturforschung folgende Begriffe:  „Ausländer-, Gastarbeiter-, multikulturelle Literatur, 
Literatur der Fremde, der Migranten, der Betroffenheit, Literatur ausländischer Autoren, Literatur von außen.“ 
N’guessan Béchié Paul (2009/ 2010), „Mobilität und Identität. Die Identitätsproblematik in der Migrantenliteratur am 
Beispiel von Zafer Senocaks „Findelbuch“ Der Erottomane“, Migration heute und Gestern, hrsg. v. Leo Kreutzer und 
David Simo, Saarbrücken: Wehrhahn Verlag, S. 185-198, hier S. 186, zit. nach Petra Thores: » Wer bist du hier in 
dieser Stadt, in diesem Land, in dieser neuen Welt? « Die Identitätsbalance in der Fremde in ausgewählten Werken 
der deutschsprachigen Migrantenliteratur, Uppsala 2004, S. 36.  

https://zeitgeschichte-digital.de/doks/frontdoor/deliver/index/docId/1896/file/ZF_3_2007_361_368_Waldenfels.pdf
https://zeitgeschichte-digital.de/doks/frontdoor/deliver/index/docId/1896/file/ZF_3_2007_361_368_Waldenfels.pdf


98 
 

Akkunda Scientific                                  N°8                                             Juillet 2025 
 

N’CHO Léon Charles 
Fremdes und Eigenes artikulieren: das Beispiel von Florence Brokowski-Shekete 

Buxtehude. Und überhaupt, was sollte ich in einem fernen, fremden Land, wenn meine Oma 
in Buxtehude war? (S. 27; 41) 

Weil sie den Namen »Florence Olatunde Gbolajoko Oluwadamilare« (S. 26), den sie trägt, als 
Rufnamen aus Nigeria von ihren Eltern erhielt7,  geht die in Hamburg geborene Afro-Deutsche und 
in Buxtehude aufgewachsene erste Schwarze Schulamtsdirektorin in ihrem Buch in einer 
rückblickenden Perspektive auf die Geschichte ihrer Namensänderung zu »Florence Brokowski-
Shekete« im Anschluss an einen Adoptionsprozess, die Verwerfung der Eltern Stammkultur und 
somit ihrer Transformation ein. Dieser Transformationsprozess wird von ihr schmerzhaft 
durchmacht bzw. durchlebt, wie vorhin darauf hingewiesen wird. Problematisiert wird auch die 
Frage ihrer Integration und Anerkennung in der deutschen Gesellschaft mit ihrem fremdklingenden 
nigerianischen Namen aus der Stammessprache Yoruba (S. 212-216). 

Den Namen »Florence Brokowski-Shekete« erhielt sie im Anschluss an eine Adoption in ihrem  21. 
Lebensjahr im Einverständnis mit ihrer deutschen Mutter8, wie sie darüber mit Emotion berichtet: 
„Und so entschieden wir uns zu einem Schritt, der für meine Mama und mich emotional schon 
lange überfällig war, wir beantragten eine Erwachsenenadoption. […] Ich erhielt nicht nur eine neue 
Geburtsurkunde, sondern mit ihr auch einen neuen wohlklingenden doppelten Nachnamen. […] 
Nun war ich offiziell eine Deutsche, eine Deutsche mit Schwarzer Hautfarbe, eine Afro-Deutsche 
[…]“ (S. 160). Die Einordnung in diese Kategorie, wodurch sie vertraut und bekannt gemacht wird 
im Sinne Yousefis, macht evident,  dass sie den ihr fremd als Zumutung empfundenen Namen 
verworfen hat, den ihr die Eltern zugedacht haben, um sich einen, der deutschen Gesellschaft und 
Identität konform anderen Namen zu erwählen. Aus Deutschland, dem fremden Land für ihre 
biologischen Eltern wird ihre Wahlheimat. 

Die Adoption, wodurch sie offiziell als "Deutsche" anerkannt und speziell in die Kategorie von 
„Deutsche[n] mit Schwarzer Hautfarbe“ eingeordnet wurde, und als „Afro-Deutsche“ (S. 160) 
klassifiziert wird, macht ihre Eltern und deren Ordnung zu Fremden, die Fremde in Deutschland 
waren und an ihren westafrikanischen bzw. Yoruba Wurzeln halten. Alles, was Nigeria betrifft  - 
Essen, Verhalten, Sprache, religiösen Ritualen, Familie, Namen -  wird daher bei ihr mit dem 
Fernen, Exotischen, Fremden verbunden. Dies entfernt sie weitgehend von ihren nigerianischen 
Wurzeln, die sie hasst. Heimat wird also beweglich wahrgenommen, in der Form, dass aus dem 
Fremdland (Deutschland) das Heimatland wird, und dies neu definiert wird, wie im 
aussagekräftigen angeführten Auszug zu den gescheiterten Versuchen der Eltern »Olatunde 
Gbolajoko Oluwadamilare« mit Heimat, Kultur, Sprache, Essen - kurz: Identität - vertraut zu 
machen , erinnert wird: 

Sie stellten ihre Tochter vor und erst dann bekam sie ihren vollständigen Namen Florence 
Olatunde Gbolajoko Oluwadamilare. […] Es hatte den Anschein, als wollte er [der Vater] mir 
mittels meiner Namen deutlich machen, mit was ich mich zu identifizieren hatte […] Nämlich 
mit Lagos, mit Nigeria, mit der nigerianischen Kultur, der Sprache, dem Essen, dem 
Verhalten, dem Temperament. Alles Dinge, die ich nicht kannte, alles Dinge, von denen ich 
nur gehört hatte, und zwar von ihnen. […] Dinge, die mir übergestülpt wurden, die nichts mit 
meiner Mama und meiner weißen deutschen Welt zu tun hatten. Ich wollte nichts zu tun haben 
mit einer Identität, die ich nicht kannte, die mir fremd war, die nicht meine war. Ich wollte 

 
7  Zur Namensgebung überhaupt schreibt B. Waldenfels (2008, S. 364) Folgendes: „Den Namen, den wir tragen, haben 
wir als Rufnamen von Anderen erhalten; ähnliches gilt für unsere Gewohnheiten, Sitten und Traditionen.“ 
8 Es wird hier auf ihre ehemalige deutsche Pflegemutter hingewiesen. Ende des Zweiten Weltkrieges wurde aus Stettin 
vertrieben. (S.17) 



99 
 

Akkunda Scientific                                  N°8                                             Juillet 2025 
 

N’CHO Léon Charles 
Fremdes und Eigenes artikulieren: das Beispiel von Florence Brokowski-Shekete 

nichts zu tun haben mit einem Land, das in meiner Vorstellung niemals so schön sein konnte 
wie mein Zuhause in Buxtehude. (S. 27-28) 

Durch diese Aussage wird  die Transformation von Florence Brokowski im Besonderen und die des 
Fremden  im Allgemeinen  problematisiert, im Wesentlichen also eine Verwerfung des Selbst. Es 
wird stillschweigend die Frage der Integration der Schriftstellerin in die deutsche Gesellschaft und 
deren Anerkennung mit ihrem fremdklingenden nigerianischen Yoruba-Namen behandelt. Das 
Resultat ist jene Transformation,  wonach heimatliche Realitäten, die ihre Eltern identifiziert haben, 
mit denen sie sich in Deutschland identifizieren, Olatunde Gbolajoko Oluwadamilare fremd sind. In 
dieser Fremdheit zu ihren biologischen Eltern und deren gesellschaftlichen Ordnung9, wie sie hier 
durch die Entfernung "einee" nigerianischen Identität in Sprache, Kultur und Lebensart zugibt, um 
diese durch eine deutsche Identität in Sprache, Kultur und Lebensart zur ersetzen (S. 78-79), 
erfährt man, zumindest eine Verwerfung, also eine Fremdheit ihrerselbst (Vgl. B. Waldenfels, 2008, 
S. 363-364). Diese fremde Wahrnehmung der nigerianischen Identität, von der sie sich entfernt, 
die sie nicht anerkennt, zu der sie sich folglich nicht bekennt, drückt vonseiten der Romanautorin 
eine Verwerfung von Selbst, Transformation des Fremden in seinem Wesen, Einordnung in die 
Kategorie von Deutschen mit Schwarzer Hautfarbe, also Afro-Deutschen, bewegliche 
Wahrnehmung von Heimatland und Fremdland, Transformation von Fremdem in Eigenes sowie 
Neudefinition von den beiden. Die Abgrenzung von deutscher zur nigerianischen Identität markiert 
das Spannungsverhältnis zwischen Fremdheit und Eigenem – insbesondere in den Beziehungen 
zwischen „Biodeutschen“10 und Anderen, also Schwarzen.  
 
2. Fremdes-, Eigenes-Beziehungen zwischen „Biodeutschen“ und Schwarzen bzw. Afro-
Deutschen  

Die Verwerfung von „Nicht-Selbst“, Grenzmarkierung zwischen Deutschen und Afro-Deutschen 
und die Relativität des Fremden- und Eigenenseins werden hier diskutiert. »Mist, die versteht mich 
ja!« (S. 219). An diesem titelbegrifflichen schlichten Satz, der die Schriftstellerin daran erinnert, 
dass sie schwarz bleibt, lässt sich zum Teil deutlich die Verwerfung von „Nicht-Selbst“ lesen. 
Biodeutsche verwerfen, was zu ihnen nicht gehört, sie fragen die schwarze »Florence Brokowski-
Shekete« stets nach Nigeria – ihrer "vermeintlichen Heimat", wie sie in der angeführten Passage 
ausführt –, ihren Verwandten und zuletzt, ob sie „sie denn nicht vermissen würde, diese Familie, 
diese Heimat“ (S. 171), worauf sie antwortet, „schließlich seien es meine Mutter, mein Vater, meine 
Geschwister, mein Land“ (Ibidem). Diese permanente Befragung offenbart in  verschiedener Form 
die abgrenzende Haltung von diesen „normalen Deutschen“, also eine klare Grenzmarkierung 
zwischen Deutschen und Afro-Deutschen, sprich: Eigenem und Fremdem, wie im Folgenden 
aufgezeigt wird:  

 
9 Dazu B. Waldenfels, 2008, S. 363-364. In seiner Studie mit dem Titel „Das Fremde denken“ aus dem Jahr 2008 
bestimmt Bernhard Waldenfels Dimensionen von Fremdheiten, die sich hier interessant erweisen. Er schreibt: 
„Fremdheit verteilt sich auf verschiedene Dimensionen. Zu unterscheiden ist zwischen der Fremdheit meiner selbst, 
der Fremdheit des Anderen und der Fremdheit einer anderen Ordnung. Fremdes beginnt am eigenen Leib, im eigenen 
Haus, im eigenen Land. Stets ist Eigenes mit Fremdem durchsetzt. Die Muttersprache lernen wir hörend als eine 
Sprache der Anderen, die der eigenen Rede zuvorkommt. Den Namen, den wir tragen, haben wir als Rufnamen von 
Anderen erhalten; ähnliches gilt für unsere Gewohnheiten, Sitten und Traditionen. […] Die Fremdheit meiner selbst, 
die mich außer meiner selbst sein lässt, bezeichne ich als ekstatische Fremdheit. Sie verschränkt sich mit der 
Fremdheit des Anderen, die mich begleitet wie ein Schatten. Der Andere ist eine Art Doppelgänger – hier stoßen wir 
auf eine duplikative Form der Fremdheit. […] Wir feiern geschichtlich Gewordenes, das wir nicht in der Hand haben. 
Jede Feier hat etwas von einer Fremdheitsfeier. Diese dritte Dimension des Fremden (neben der ekstatischen und der 
duplikativen Form) bezeichne ich als extraordinäre Fremdheit.“ 
10 Gemeint sind Deutsche mit echten deutschen Wurzeln. 



100 
 

Akkunda Scientific                                  N°8                                             Juillet 2025 
 

N’CHO Léon Charles 
Fremdes und Eigenes artikulieren: das Beispiel von Florence Brokowski-Shekete 

 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 

Diese kugelähnliche Darstellung von Fremdem und Eigenem lässt an J. G. Herders Auffassung 
von Beziehungen unter Kulturen einander denken, der in Anlehnung an kulturelle Eigenheiten von 
Völkern gesagt hat: ,,Jede Nation hat ihren Mittelpunkt der Glückseligkeit in sich, wie jede Kugel 
ihren Schwerpunkt“ (1967, S. 509). Auch wenn sie sich in deutschen Dialekten perfekt ausdrücken 
kann (S. 40) sowie tadelloses Deutsch mit einem norddeutsch gefärbten Akzent spricht (S. 10), 
kann Brokowski-Shekete nicht als "normale" Deutsche anerkannt werden, weil sie nicht „»deutsch« 
aussieht (S. 10), weil „Deutschsein“, bedauert sie „noch immer mit einer weißen Hautfarbe 
verbunden und ausschließlich auf das Äußere reduziert wird“ (S. 10), und dieses Äußere weist 
jedoch auf Fremdheit hin. Sie gehört stet der Kugel A (Fremd) an. Das Kugelhafte in ihr grenzt sich 
dadurch von Biodeutschen ab. In diesen dialektischen Beziehungen ziehen sich neutrale Termini 
wie Hautfarbe, schwarz, dunkel, dunkelhäutig, braun als begrifflich markierte Fremdheitsmotive 
durch das gesamte Werk und fungieren als Betonung von Anderssein (S. 221), von Schwarzsein, 
Schwarzanderssein in Deutschland der Gegenwart, mit denen Deutsche umgehen sollten, 
zumindest im beruflichen Kontext:  

Ich hatte keine Ahnung, wie man auf die Bewerbung einer Schwarzen Person im deutschen 
Schulwesen reagieren würde. Ich konnte mir nicht vorstellen, was mich erwartete. Wenn ich 
eine dieser Stellen bekommen sollte, dann zumindest würde ich dazu beitragen, der 
kommenden Generation dunkelhäutiger Kinder und Jugendlicher ihren beruflichen Weg in 
Deutschland etwas zu ebnen. Die Gesellschaft sollte sich daran gewöhnen, dass »sowas wie 
wir« in allen beruflichen Positionen zu finden sein würde. Wir sind nicht nur gute Ingenieure, 
Ärzte, Künstler, nein, wir können durchaus auch das weiße Bildungssystem vertreten, und 
zwar in Deutschland. Und die Menschen sollten wissen, dass wir unser Interesse an diesen 
Positionen nicht zurückhalten, dass wir uns nicht verstecken. (S. 212)  

In dieser plädoyerhaften  Aussage lässt  sich erstmal die Einander-Abgrenzung von Eigenem und 
Fremden erahnen, wie vorhin gesagt wurde –, die überwunden werden sollte – und dann eine 
Komplementarität daraus gewonnen wird, die das Eigene und das Fremde relativiert, denn „das 
Eigene lebt in vielfacher Weise im Fremden, und viele Dimensionen des Fremden bestimmen die 
Manifestationen des Eigenen. (H. R. Yousefi, 2008, S. 51) Im Romanepilog veranschaulicht 
Florence Brokowski-Shekete mit der Glasmetapher die Relativität des Fremden- und Eigenenseins 
und plädiert für „Achtung des Andersseins des Gegenübers [Fremden].“ (S. 221), als 
Komplementarität, von Fremdem  und Eigenem, wie hier dargestellt wird:  
  

                                                           

 

A B 

Fremdes (A) in der Abgrenzung zum Eigenen (B) 

vom Verfasser des vorliegenden Beitrags konzipiert 



101 
 

Akkunda Scientific                                  N°8                                             Juillet 2025 
 

N’CHO Léon Charles 
Fremdes und Eigenes artikulieren: das Beispiel von Florence Brokowski-Shekete 

 
 

 
 
 

 
 
 
 
 

 
 
 

Dieses Plädoyer für eine interkulturelle, multikulturelle, kommunikative Gesellschaft rechtfertigt 
sich insofern als, „ich durch das Anderssein des Fremden mein eigenes Anderssein erkenne. Beide 
greifen ineinander, ergänzen sich, setzen sich voneinander ab und lassen sich voneinander 
unterschiedlich erfahren. […] denn, der aus unserer Sicht gesehene >Fremde< ist für sich ein 
>Eigener< und jeder, der sich als >Eigener< betrachtet, ist auch ein >Anderer< und somit ein 
>Fremder<. Ein Deutscher bezeichnet sich in Deutschland als Eigener, in Afrika wird er als ein 
Fremder wahrgenommen“ (H. R. Yousefi, 2008, S. 34-35). Diese Perspektiven des „Inter“ und des 
„multi“ betonen das Schreiben bzw. Textualisierung des Fremden und des Eigenen. 

3. Textualisierung des Fremden und Eigenen 

J. Kristeva zufolge lassen sich Texte als Mosaik von Zitaten und Transformation von anderen 
Texten auffassen. (1969, S. 146) Texte werden auch schriftlich fixiert, gesprochen, getrommelt und 
gemalt. Der Literaturbetrieb wird zum Teil als intertextuelle Aktivität wahrgenommen, wie J. Culler 
in  seinem Buch mit dem Titel Literaturtheorie konzipiert und „Literatur“ […]  als eine besondere Art 
des Schreibens“ (2017, S. 58) denkt. Die Artikulierung bzw. Textualisiereung des Fremden und 
Eigenen gilt in dieser Hinsicht auch als eine besondere Art des Schreibens. Es wird hier einige 
Mechanismen dieser Textverkleidung von Fremdem sowie Eigenem in der Autobiographie 
Brokowskis aufgedeckt.  

Um die Thematik des Fremden sowie des Eigenen zu textualisieren, hat Brokowski-Shekete auf 
Referenzfiguren der afrodeutschen Bewegung zurückgegriffen und Bücher von Autorinnen 
herausgesucht und gelesen, die eine ähnliche Geschichte wie sie durchlebt haben. Im ihrem Buch 
erwähnt sie beispielsweise „Farbe bekennen. Afro-deutsche Frauen auf den Spuren ihrer 
Geschichte“ (1986) von May Ayim, Katharina Oguntoye und Dagmar Schultz. Die 
Spiegelgeschichten von Menschen mit Migrationshintergrund, Deutschen mit afrikanischen 
Wurzeln am Beispiel der Dichterin  May Ayim und der Historikerin Katharina Oguntoye, des 
Philosophen Anton Wilhelm Amo11 sind für sie wichtige Inspirationsquellen in ihrer Literaturarbeit, 
wie sie im Folgenden im Klartext sagt: 

Ich suchte nach Büchern, die diese Thematik behandelten, wenn nicht in Deutschland, dann 
vielleicht Beispiele aus anderen Ländern. Und tatsächlich fand ich ein Buch, das von Frauen 
erzählte, die in irgendeiner Weise etwas mit der afrikanischen Kultur zu tun hatten. Frauen, 

 
11 In Farbe bekennen wird über Anton Amo geschrieben. Folrence Brokowski sollte von ihm in diesem Buch gelesen 
haben. 

                                          

B A B A 

Komplementarität von Fremdem (A) und Eigenem (B) 

vom Verfasser des vorliegenden Beitrags konzipiert 



102 
 

Akkunda Scientific                                  N°8                                             Juillet 2025 
 

N’CHO Léon Charles 
Fremdes und Eigenes artikulieren: das Beispiel von Florence Brokowski-Shekete 

die zumindest ein afrikanisches Elternteil hatten. Und zu meiner Überraschung lebten diese 
Frauen alle in Deutschland. Sie schilderten ihre Geschichten, ihre Erlebnisse und bekannten 
sich zu ihrer Farbe. Das Buch »Farbe bekennen« wurde fortan zu meiner Identitätsbibel, da 
ich mich in vielen Teilen darin wiederfand. (S. 161)  

Den 'fremden' Namen »Olatunde Gbolajoko Oluwadamilare«, den sie getragen hat oder den 
Adoptionsnamen »Florence Brokowski-Shekete«, den jetzt trägt, verkörpern zwei fremde 
entgegengesetzte Welten: die deutsche und die nigerianische. Im Gegensatz zu deutschen 
Kulturen und Identitäten, gehört sie nicht zu Kulturen und Identitäten Nigerias, sie kennt sie nicht 
(S. 17; 27). Zumindest hat sie sich immer gewehrt, Ordnungen, die diese stiften, anzuerkennen. In 
Anlehnung an diese Feststellungen aus den beiden ersten Schritten lässt sich feststellen, dass 
Artikulierung des Fremden- sowie des Eigenenschreibens einerseits durch Verwerfung von Selbst, 
bewegliche Wahrnehmung von Heimatland und Fremdland, Transformation des Wesens des 
Fremden sowie dessen Einordnung in eine Kategorie manifestiert wird, die Fremdes ausdrückt. 
Auf der anderen Seite gehören Verwerfung von „Nicht-Selbst“, Grenzmarkierung zwischen 
Biodeutschen und Schwarzen und Relativität des Fremden- und Eigenenseins hinein.  

Das Fremde schreiben erfordert auch mehr oder minder eine Auseinandersetzung mit dieser 
innerlichen/ äußerlichen Andersheit, in deren Mittelpunkt auch Autobiografie und Herkunft stehen, 
wie der deutsche Schriftsteller und Essayist türkischer Herkunft Zafer Şenocak in einem Interview 
mit Karin Yesilada zur Rolle von (Auto)-Biografie12 im Schreiben ausführt: „Ein Autor schreibt“, 
Şenocak zufolge „aus seiner Biografie heraus, und je nachdem, wie diese Biografie geformt ist, ist 
auch sein Schreiben geprägt.“13 Autoren setzen sich dementsprechend im Schreiben mit ihren Ich-
Identitäten mehr oder minder auseinander, wie Florence Brokowski hier erzählt: „[Ich] könnte 
berichten von den Erlebnissen als Schwarzer Mensch, als Schwarze Frau, als Schwarze 
alleinerziehende Mutter, als Schwarze Lehrerin, als Schwarze Schulleiterin – schlicht, als 
Schwarzes Ich in Deutschland (S. 215). Das „Schwarze Ich der Schriftstellerin zum Fremden in der 
Zusammensetzung von gezielten Assoziationen, wie im Folgendem nach aristotelischen Prinzipien 
von N. Sillamy ausgeführt wird, erweisen sich in diesem Sinne vielbedeutend:  

En vertu de certaines lois énoncées par Aristote, les phénomènes psychiques ont la propriété 
de se lier dans la conscience, indépendamment de la volonté. Il avait remarqué que la 
recherche des souvenirs était facilitée par la référence à d’autres impressions, qui 
entretiennent avec ceux-ci des rapports de contiguïté, de similitude ou d’opposition. Sir 
Francis Galton (1822-1911), qui essaya sur lui-même l’expérience des associations libres, 
conclut que les mots et les idées associés «mettent en lumière avec une curieuse précision 
les fondements de la pensée de l’homme et exhibe son anatomie mentale avec plus de crudité 
qu’il ne souhaiterait certainement le faire voir à tous.» la méthode de libre association consiste 
en la formule laconique «dites tout ce qui vous passe par l’esprit. (2003: S. 28-29; 210)14 

 
12 Zur Definition von Autobiographie schreibt P. N’GUESSAN BECHIE Folgendes: „“Die Autobiografie ist ein Bericht 
über individuelles Leben in einer ruckblickenden Perspektive.“, (2015. S.404). 
13 Online unter: https://heimatkunde.boell.de/de/2009/02/18/die-klassische-migration-gibt-es-nicht-mehr-interview-mit-
zafer-senocak (24.12.23) 
14(Aufgrund einiger Gesetze, die Aristoteles erstellt hat, verbinden sich die psychischen Phänomene im Bewusstsein, 
unabhängig von der Willenskraft. Er hat festgestellt, dass die Erinnerungssuche durch den Bezug auf andere Eindrücke 
erleichtert wird, die mit letzteren in Nahverbindungen, ähnlichen oder gegensätzlichen Verhältnissen stehen. Sir 
Francis Galton (1822-1911), qui essaya sur lui-même l’expérience des associations libres, conclut que les mots et les 
idées associés «mettent en lumière avec une curieuse précision les fondements de la pensée de l’homme et exhibe 
son anatomie mentale avec plus de crudité qu’il ne souhaiterait certainement le faire voir à  tous.» la méthode de libre 
association consiste en la formule laconique «dites tout ce qui vous passe par l’esprit) (Übersetzung von mir LN). 

https://heimatkunde.boell.de/de/2009/02/18/die-klassische-migration-gibt-es-nicht-mehr-interview-mit-zafer-senocak
https://heimatkunde.boell.de/de/2009/02/18/die-klassische-migration-gibt-es-nicht-mehr-interview-mit-zafer-senocak


103 
 

Akkunda Scientific                                  N°8                                             Juillet 2025 
 

N’CHO Léon Charles 
Fremdes und Eigenes artikulieren: das Beispiel von Florence Brokowski-Shekete 

 

Erfahrungen, Erinnerungen aus dem Leben der Autorin könnten auch als Texte betrachtet werden, 
als Synthese von allen Textsorten, die sie praktiziert und rezipiert hat: geschriebene, 
beispielsweise Farbe bekennen (S. 161) und orale Texte sowie Texte in Bildern (Vgl.  U. Eco, 1986, 
S. 28; M. Riffaterre, 1979, S. 131 sowie Bildanhang, S. 225-235), Florence Brokwski-Shekete gräbt 
beim Schreiben in den Keller ihrer Erinnerungen, Erfahrungen in der Fremde (in Nigeria) in ihrer 
"Heimat" (Deutschland), (ihrer Lektüre), die sie dann in Text.  In diesem Rahmen verschränkt sich 
das Schreiben des Fremden, dessen Textualisierung bei ihr mit Herkunft, die neben Autobiografie 
auch ihre Dichtungsarbeit zutiefst prägt. Das Geschriebene erfolgt in diesem Sinne in der aktiven 
Textualisierung von Herkunft, wie eingangs in der Gegenüberstellung von deutscher und 
nigerianischer Identität, also auf ihre schmerzhafte Transformation hingewiesen wird. 

Schluss 

Aus der gesamten Arbeit geht hervor, dass die Transformation von »Florence Olatunde Gbolajoko 
Oluwadamilare« zu »Florence Brokowski-Shekete«, durch die die Gegenüberstellung 
nigerianischer und deutscher Identitäten und die Erwählung der deutschen Identität auf Kosten  der 
nigerianischen sichtbar wird, den Hass afrikanischer Wurzeln ausdrückt. Die Einordnung von 
Brokowski-Shekete in die Kategorie von Afro-Deutschen, sprich ihre Integration in die deutschen 
Gesellschaft im Anschluss an einen Adoptionsprozess lässt nach wie vor  Fremdes-, Eigenes-
Beziehungen zwischen „Biodeutschen“ und Schwarzen auftauchen in der Form, dass 
Grenzziehung  zwischen Deutschen und Afro-Deutschen bemerkt wird. Das Resultat dieser Arbeit, 
ist dass Artikulierung des Fremden- sowie des Eigenenschreibens durch Verwerfung von (Nicht)- 
Selbst, bewegliche Wahrnehmung von Heimatland und Fremdland, Transformation des Wesens 
des Fremden sowie dessen Einordnung in eine Kategorie, Relativität des Fremden- und 
Eigenenseins erfolgt. Das Fremde und Eigene schreiben, erfordert eine Auseinandersetzung mit 
innerlicher/ äußerlicher Andersheit 
 
 

Literaturverzeichnis 

BERGEZ Daniel u.a., 1990, Introduction aux méthodes critiques pour l’analyse littéraire, Paris, 
Bordas. 

BROKOWSKI-SHEKETE, Florence [2020] 42021, Mist, die versteht mich ja! Aus dem Leben einer 
Schwarzen Deutschen, Berlin, Orlanda Verlag. 

BÖLL Heinrich Stiftung, „Die klassische Migration gibt es nicht mehr“ - Interview mit Zafer Şenocak. 
Online unter: https://heimatkunde.boell.de/de/2009/02/18/die-klassische-migration-gibt-es-nicht-
mehr-interview-mit-zafer-senocak, (24.12.23). 

CULLER Jonathan, 2017, Literaturtheorie. Eine kurze Einführung, Stuttgart, Reclam. 

ECO Umberto, 1986, Nachschrift zum >Namen der Rose<, [1983], München. 

GOTTFRIED Herder Johann, 1967, ,,Auch eine Philosophie zur Bildung der Menschheit (1774), in: 
Sämtliche Werke, hrsg. von Bernhard Suphan, Berlin 1877, reprint Hildesheim, Bd. 5, S. 509.  

https://heimatkunde.boell.de/de/2009/02/18/die-klassische-migration-gibt-es-nicht-mehr-interview-mit-zafer-senocak
https://heimatkunde.boell.de/de/2009/02/18/die-klassische-migration-gibt-es-nicht-mehr-interview-mit-zafer-senocak


104 
 

Akkunda Scientific                                  N°8                                             Juillet 2025 
 

N’CHO Léon Charles 
Fremdes und Eigenes artikulieren: das Beispiel von Florence Brokowski-Shekete 

KRISTEVA Julia, 1969, Sèméiôtikè. Recherches pour une sémanalyse, Paris, Seuil. 

N’CHO Léon Charles, AKA Fabrice, 2023, „Identité et gouvernance en Côte d’Ivoire : une lecture 
à la lumière d’Egmont de Goethe et La Pucelle d’Orléans de Schiller : Sens et signification“, IMO-
IRIKISI, La revue de la Faculté des Lettres, Langues, Arts et Communication, NOUVELLE SERIE; 
FLLAC; VOL. 6, N°1, Université d’Abomey-Calavi, S. 43-53. 

N’GUESSAN BÉCHIÉ Paul, 2009/ 2010, „Mobilität und Identität. Die Identitätsproblematik in der 
Migrantenliteratur am Beispiel von Zafer Senocaks „Findelbuch“ Der Erottomane“, Migration heute 
und Gestern, hrsg. v. Leo Kreutzer und David Simo, Saarbrücken: Wehrhahn Verlag, S. 185-198. 

N’GUESSAN BÉCHIÉ Paul, 2015, „Literatur und Erinnerung. Die Verarbeitung der deutschen 
Zeitgeschichte in der Wendeliteratur am Beispiel von Peter Scheiders Erinnerungsroman „Eduard 
Heimkehr“ und Jana Hensels Autobiographie „Zonenkinder“, in: Revue de littérature et d’esthétique 
négro- africaine, ILENA, vol 2, Nr.15, S.392-407. 

RIFFATERRE Michaël, 1979 «Sémiotique intertextuelle: l’interprétant», Revue d’esthétique, no 1-
2. 

SILLAMY Norbert, 2003, Dictionnaire de psychologie, Paris, Larousse-VUEF. 

WALDENFELS Bernhard, 2008, „Das Fremde denken“, Zeithistorische Forschungen/Studies in 
Contemporary History 4 (2007), Vandenhoeck & Ruprecht, S. 361-368. Online unter: 
https://zeitgeschichte-
digital.de/doks/frontdoor/deliver/index/docId/1896/file/ZF_3_2007_361_368_Waldenfels.pdf, 
(16.02.2025). 

YOUSEFI Hamid Reza, 2008, „Phänomenologie des Eigenen und des Fremden“, Wege zur Kultur. 
Gemeinsamkeiten – Differenzen – Interdisziplinäre Dimensionen, herausgegeben und eingeleitet 
von Hamid Reza Yousefi, Klaus Fischer, Regine Kather und Peter Gerdsen, Nordhausen, Traugott 
Bautz Verlag. Online unter: https://download.e-bookshelf.de/download/0003/7274/04/L-G-
0003727404-0002329149.pdf, (16.02.22). 

 
 
 

Processus d’évaluation de cet article: 

➢ Date de soumission: 15 mai 2025 
✓ Date d’acceptation: 10 juin 2025 
✓ Date de validation: 18 juillet 2025 

 

https://zeitgeschichte-digital.de/doks/frontdoor/deliver/index/docId/1896/file/ZF_3_2007_361_368_Waldenfels.pdf
https://zeitgeschichte-digital.de/doks/frontdoor/deliver/index/docId/1896/file/ZF_3_2007_361_368_Waldenfels.pdf
https://download.e-bookshelf.de/download/0003/7274/04/L-G-0003727404-0002329149.pdf
https://download.e-bookshelf.de/download/0003/7274/04/L-G-0003727404-0002329149.pdf

