
152 
 

Akkunda Scientific                                  N°8                                             Juillet 2025 
 

SAM Yacinthe 
Massoud ! ou la cinématisation de la radicalisation violente 

Massoud ! ou la cinématisation de la radicalisation violente 

SAM Yacinthe  
Doctorant en Sciences du langage 

Université Joseph Ki-Zerbo, Ouagadougou (Burkina faso) 
Département de Lettres Mdernes  

samhyacinthe1@gmail.com 

 

Résumé: Le cinéma burkinabè, à l’instar du cinéma africain, se positionne bien souvent comme 
une représentation de la réalité vécue au quotidien par les Africains. C’est ainsi que, la situation 
de crise que vivent le Burkina Faso et ses voisins, va trouver un écho dans un film comme 
Massoud ! du réalisateur Emmanuel Rotoubam MBAÏDE. Dès lors, à travers la cinématisation du 
quotidien et le discours qui en découle, c’est la société elle-même qui se découvre, s’interroge, à 
même temps qu’elle se projette. Ainsi, en partant de notre corpus, nous avons interrogé le regard 
que porte le cinéma sur le phénomène du terrorisme et plus spécifiquement de la radicalisation 
violente. Il s’est agi d’une part d’analyser la lecture que propose Massoud ! sur les rapports 
conflictuels entre identité et radicalisation, et d’autre part, d’examiner les perspectives que le film 
ouvre pour d’éventuelles accommodations. Ainsi, dans une approche sémiotique, l’examen du film 
montre que la radicalisation violente est le corollaire d’une certaine crise identitaire. Pour y 
remédier, le film postule pour un parcours de reconquête de soi qui ne saurait s’établir que par le 
langage de l’amour.    

Mots-clés : Cinéma – Identité – Radicalisation violente -Terrorisme - Sémiotique 

 

Massoud ! or the cinematization of the violent radicalization 

Abstract: Burkina cinema like the African cinema is often perceived as the mirror of African daily 
life. As an illustration, the insecurity crisis faced by Burkina Faso and its neighboring countries as 
been depicted in a film entitled “Massoud!” by the film maker Emmanuel Rotoubam MBAIDE. So 
throughout the cinematization of people daily lives and the speech presented, the society itself is 
discovered and questioned, at the same time that it is projected. So, basing on our film, the point 
of view of cinema on terrorism has been questioned namely the violent radicalization. On the one 
hand the opinion that Massoud has on the conflictual links between identity and radicalization has 
been analyzed, on the other hand the perspectives that the film opens for the effective 
accommodation has been analyzed. So, in a semiotic approach, the analysis of the film shows that 
the violent radicalization is the result of a certain identity crisis. In order to remedy this situation, 
the film states a self-reclaim which should be achieved through a language of love. 

Key words: cinema – identity – violent radicalization – terrorism - semiotic 

  

mailto:samhyacinthe1@gmail.com


153 
 

Akkunda Scientific                                  N°8                                             Juillet 2025 
 

SAM Yacinthe 
Massoud ! ou la cinématisation de la radicalisation violente 

Introduction 

Le septième art, le cinéma, est sans doute la pratique artistique, parmi les autres arts, qui réfracte 
au mieux la quotidienneté, les réalités que vivent nos communautés au quotidien. Ainsi, à travers 
la discursivisation filmique, c’est la société elle-même qui s’examine. L’imaginaire filmique devient 
dès lors, un moyen pour la société de se découvrir, de s’interroger et même de se projeter.  

L’actualité du Burkina Faso et de ses voisins, à savoir le Mali et le Niger, est plus qu’interpellatrice. 
En réalité, cette actualité donne d’apprécier le sombre tableau du terrorisme auquel sont confrontés 
ces pays depuis environ une décennie et qui interroge plus d’un.  

Dès lors, en partant du cinéma burkinabè et plus spécifiquement du film Massoud ! du réalisateur 
Emmanuel Rotoubam MBAÏDE, nous pouvons nous interroger sur le regard que porte le cinéma 
sur le phénomène du terrorisme et plus spécifiquement la radicalisation violente. Alors, quel regard 
le cinéma burkinabè porte-t-il sur le phénomène du terrorisme ?  Quelle lecture Massoud ! fait-il 
des rapports conflictuels entre identité et radicalisation ? Quelles perspectives le film ouvre-t-il pour 
d’éventuelles accommodations ? 

Pour ce faire, nous émettons les hypothèses selon lesquelles Massoud ! propose une lecture des 
rapports conflictuels entre identité et radicalisation ; et aussi que le film ouvre des perspectives 
pour d’éventuelles accommodations. 

Partant de ces hypothèses, notre réflexion se fixe deux objectifs, à savoir : analyser la lecture que 
propose Massoud ! des rapports conflictuels entre identité et radicalisation ; examiner les 
perspectives que le film ouvre pour d’éventuelles accommodations entre identité et radicalisation. 
Pour vérifier nos hypothèses, nous nous inscrirons essentiellement dans une approche sémiotique. 
Ainsi, après le récit de la radicalisation de Ahmed alias Massoud, nous nous intéresserons à la 
crise identitaire qui a prévalu à cette radicalisation, avant de nous appesantir sur les tensions 
identitaires qui seront à l’origine de sa reconquête de soi.  

1. Massoud ! : le récit d’une radicalisation 

Massoud ! est un long métrage de fiction du réalisateur Emmanuel Rotoubam MBAÏDE, sorti en 
2021. Ce film est le récit de la radicalisation d’un jeune, Ahmed, surnommé Massoud, en référence 
au commandant afghan, assassiné en 2001.  

Massoud est un étudiant qui exerce comme guide touristique à ses moments perdus. Ce dernier 
est un grand adepte de l’idéologie du commandant afghan, Massoud, figure emblématique de la 
résistance afghane contre l’invasion russe dans les années 1980 et grand combattant pour la 
liberté du peuple afghan. Pour le commandant Massoud, il fallait à tout prix combattre l’oppression, 
d’où qu’elle vienne. 

Dans le film, tout bascule lorsqu’un beau matin on assiste à un attentat terroriste dans le nord du 
pays. Pour faire face à cette situation, le gouvernement décide d’instaurer un couvre-feu sur toute 
l’étendue de territoire des régions du Nord et de l’Est. Dès lors, Massoud, dont le village avait été 
touché par cette attaque, entreprend de rentrer, de rejoindre ses parents. 

Une fois au village, la situation sécuritaire devient de plus en plus compliquée avec la multiplication 
des attentats. Les forces de défense tentent de maitriser la situation, mais avec beaucoup de 
difficultés. Dès lors, l’on assiste à plusieurs bavures qui commencent à remonter les populations 
contre les forces de l’ordre et partant, le pouvoir.   



154 
 

Akkunda Scientific                                  N°8                                             Juillet 2025 
 

SAM Yacinthe 
Massoud ! ou la cinématisation de la radicalisation violente 

La goutte d’eau qui fera déborder le vase est l’assassinat de Nafou, un sourd-muet et proche ami 
de Massoud. Cet acte va mettre notre personnage très en colère et même précipiter sa décision 
de rejoindre le camp terroriste.  

L’intégration de Massoud dans sa « nouvelle famille », le camp terroriste, semblait très bien se 
passer jusqu’au jour où le chef terroriste lui confie une mission extrêmement délicate : assassiner 
ses propres parents. Massoud tentera d’accomplir cette mission, mais n’arrivera malheureusement 
ou plutôt heureusement pas à se surpasser. Il change d’avis et assure même la protection de ses 
parents, en abattant le terroriste qui avait été mis à leur trousse.  

2. Crise identitaire et radicalisation chez Ahmed alias Massoud 

Parler de crise identitaire nécessite le préalable d’une clarification de la notion d’identité qui peut, 
dans une certaine mesure, paraitre complexe. Une approche de cette notion d’identité nous est 
donnée par I. Sahrouia et al. (2011, p. 35) 

L’identité est le produit de socialisations successives. C’est-à-dire la continuité entre la 
socialisation primaire qui constitue les savoirs de base, et la socialisation secondaire où l’on 
retrouve l’intériorisation des mondes institutionnels. L’identité s’élabore dans une relation qui 
oppose un groupe aux autres, elle est également un mode de catégorisation qui peut être 
utilisé à des fins néfastes. Elle est une image sociale dans la mesure où elle est une 
construction sociale et demeure multidimensionnelle car aucun individu ni groupe ne peut 
être enfermé dans une identité unidimensionnelle. La matérialisation de notre identité dépend 
du contexte historique, culturel, social dans lequel nous nous trouvons. 

De ce qui précède, l’indenté se présente davantage comme une réalité dynamique plutôt qu’une 
réalité statique. L’identité est ainsi un composé de la réalité de l’être au départ et de l’être dans sa 
dynamique évolutive, au contact d’autres réalités exogènes. Justin Ouoro (2011, p. 36) s’inscrit 
dans cette perspective lorsqu’il soutient que : « l’identité est à la fois ce que l’on est, mais aussi ce 
que l’on devient, c’est-à-dire cette part imprévisible que l’on acquiert au contact des autres au fil 
de l’existence. ». Dans ce sens, Ouoro parlera d’identité « archéologique » pour désigner ce que 
l’on est et d’identité « processuelle » pour désigner ce que l’on devient au contact des autres.  

Ahmed alias Massoud, sur le plan de l’identité archéologique, est un jeune issu d’une famille très 
pieuse. Son père était d’ailleurs l’imam de leur village. Ce climat familial à certainement présidé à 
la détermination de l’identité de Ahmed. L’on peut ainsi apercevoir un jeune pieux, comme nous le 
montre l’entame du film, avec la scène qui le présente en train dire sa prière ordinaire dans sa 
chambre d’étudiant. Il s’agissait également d’une personne caractérisée par un certain nombre de 
valeurs humaines qui le poussaient à se mettre au service des autres, comme guide touristique, à 
ses temps perdus.  

Sur le plan de l’identité processuelle, le film présente Ahmed comme un sujet idéologiquement 
marqué. Cette identité qui le caractérise a certainement été favorisée par son admission à 
l’université, le temple de l’esprit critique. Ainsi, au contact des autres étudiants et d’une littérature 
engagée, à l’instar des écrits sur le commandant afghan Massoud, Ahmed devient, peu à peu, un 
sujet assez critique, et même acerbe, contre certaines réalités sociétales. C’est ainsi qu’on le voit 
s’insurger contre la décision du gouvernement d’instaurer un couvre-feu dans les zones atteintes 
par le terrorisme.  « C’est tout ce qu’ils savent faire, nous étouffer, nous bâillonner » (E. R. Mbaïdé, 
2021, 0 : 03 : 11), s’indignait Massoud. 



155 
 

Akkunda Scientific                                  N°8                                             Juillet 2025 
 

SAM Yacinthe 
Massoud ! ou la cinématisation de la radicalisation violente 

Cette nouvelle dimension de l’identité du personnage Massoud va lui donner de vivre une crise 
identitaire le poussant à se radicaliser. Alors, à partir de quel moment peut-on parler de crise 
identitaire ?  

Nous projetons la crise identitaire comme une période difficile que traverse un individu, dans la 
dynamique de la continuité entre son identité archéologique et son identité processuelle. Dès lors, 
la crise identitaire intervient lorsqu’il semble s’installer une certaine disjonction entre ce que l’on 
est et ce que l’on devient au contact des autres ; et cela, à travers le processus de la matérialisation 
de notre identité qui est fortement tributaire « du contexte historique, culturel, social dans lequel 
nous nous trouvons » (I. Sahrouia et al., 2011, p. 35).  

Dans cette perspective, la radicalisation qui nous semble fortement tributaire d’une certaine crise 
identitaire, parait s’installer de façon processuelle chez l’individu. C’est ce que soutient d’ailleurs I. 
Sommier (2012, p. 23). 

Aussi, l’engagement radical relève-t-il de toute évidence d’un processus. D’abord parce que, 
à l’inverse de ce que les expressions communes comme « entrer en radicalité », « passer à 
la lutte armée » ou a fortiori « basculer dans » suggère, un individu ne « tombe » pas dans le 
terrorisme. Il y arrive par paliers successifs qui peuvent, dans les faits, être difficiles à dater, 
voire à identifier, au point que l’on pourrait parfois parler d’un « engagement par défaut » 
consécutif à de « petits » choix successifs dont aucun n’apparaît significatif en soi mais qui in 
fine, par effets de seuils et de cliquets, rendent difficile tout retour en arrière ou, en 
l’occurrence, la dé-escalade. 

Ainsi, pour Sommier, la radicalisation violente s’installe, chez l’individu, de manière progressive et 
subtile. Il en prend conscience généralement lorsqu’il se retrouve sur un point, pratiquement, de 
non-retour. Ce phénomène, qui est la résultante d’une certaine crise d’identité, est bien observable 
chez notre personnage, Ahmed alias Massoud. En effet, la crise identitaire chez Massoud semble 
s’être installée de façon processuelle, à partir de trois facteurs essentiels. 

2.1. L’identification de Ahmed au comandant afghan Massoud   

L’identification au commandant afghan dont il partageait l’idéologie constitue le premier facteur de 
crise identitaire chez Ahmed (Massoud). En effet, dans le film, en plus d’être surnommé Massoud, 
de s’habiller comme ce dernier, toute la chambre de Ahmed, au village, était décorée à l’effigie de 
commandant Massoud, sans oublier toute la littérature dont il disposait à son sujet. D’ailleurs, 
Ahmed ne pouvait pas prononcer deux ou trois phrases sans convoquer une citation du 
commandant Massoud. C’est ainsi qu’au détour d’un échange, entre lui et ses amis, sur la situation 
nationale, il énonce une citation du commandant Massoud : « La cruauté est l’un des ressorts 
intimes de l’Homme que viennent atténuer les croyances et les religions » (E. R. Mbaïdé, 2021, 0 : 
18 : 42).   

Les images ci-dessous illustres, dans une certaine mesure, le contexte d’identification qui va 
favoriser la radicalisation de Ahmed.  



156 
 

Akkunda Scientific                                  N°8                                             Juillet 2025 
 

SAM Yacinthe 
Massoud ! ou la cinématisation de la radicalisation violente 

 

 

Les images ci-dessus, dans la perspective du signe sémiotique, se présentent successivement 
selon leur dimension symbolique, iconique et indiciaire. La première image présente le personnage 
Ahmed arborant fièrement un costume assimilable aux costumes dans lesquels le commandant 
afghan, Massoud, était généralement aperçu. Un tel choix vestimentaire revêt un caractère 
hautement symbolique. Il s’agit là du symbole de l’identification du personnage à celui qui se 
positionne, pour lui, comme un inspirateur, un modèle sur le plan idéologique. La deuxième image 
est une effigie, une représentation graphique du commandant Massoud, accrochée dans la 
chambre de Ahmed. Dans le cas présent, cette effigie présente un aspect intermédial : une image 
fixe (la photographie) prise en charge par une image numérique (la scène cinématographique), 
mettant ainsi en exergue la dimension iconique de cette image. En effet, cette effigie est un renvoi 
au personnage historique, le commandant afghan Massoud, à l’image duquel le personnage 
filmique s’efforçait d’être. La troisième image, enfin, met en évidence un livre sur le commandant 
Massoud que tient dans ses mains, la sœur cadette de Ahmed. Ce livre, qui appartient à Ahmed, 
est intitulé Commandant Massoud, Le résistant. Cette biographie du commandant afghan, que l’on 
retrouve dans la chambre de Ahmed, revêt un caractère indiciaire. Il s’agit, en réalité, du signe 
direct de la fascination de Ahmed pour ce personnage historique auquel il s’identifie.   

2.2. La frustration de Ahmed face aux agissements du gouvernement 

La frustration que vit Ahmed face aux agissements du pouvoir constitue le deuxième facteur de 
crise identitaire chez ce dernier. En effet, pour Ahmed, les mesures gouvernementales, notamment 
celles prises en réponse aux attaques terroristes, relèvent d’exactions. Il les considérait comme la 
manifestation de l’oppression contre laquelle il fallait se dresser.  

Les premières paroles prononcées par Ahmed, dans le film, en disent long sur son indignation face 
aux agissements du pouvoir. En effet, à la fin du communiqué du gouvernement instaurant le 
couvre-feu, ce dernier aura cette réaction, dans leur chambre d’étudiants où il était en compagnie 
de ses cochambreurs : « Ils veulent nous imposer leur monde !» (E. R. Mbaïdé, 2021, 0 : 03 : 15). 
Une telle réaction de la part du personnage témoigne de la profondeur de sa colère contre les 
mesures antiterroristes mises en place par les autorités.  

Image 2 : Effigie du commandant 
Massoud, accrochée dans la chambre de 
Ahmed 

Image 3 : Livre sur le commandant 
Massoud appartenant à Ahmed et 
que tient sa sœur cadette 
 

Image 1 : Ahmed habillé 
comme le commandant 
Massoud 

 



157 
 

Akkunda Scientific                                  N°8                                             Juillet 2025 
 

SAM Yacinthe 
Massoud ! ou la cinématisation de la radicalisation violente 

Dès lors, il semble que le sentiment d’indignation de Ahmed alias Massoud, face aux agissements 
du pouvoir, est, dans une certaine mesure, nourrit par sa vision du monde fortement influencée par 
son identification au commandant Massoud.  

Dans cette perspective, dans sa tentative d’établir un lien entre le sentiment d’indignation et le 
phénomène d’identification, I. Sommier (2012, p. 21) pense que :  

Le sentiment de marginalisation ou de discrimination producteur d’indignation ou de colère 
procède de la part de l’individu autant d’une identification ou d’une attribution de similarité 
avec de lointains dominés (« le peuple vietnamien – ou palestinien – en lutte », la 
communauté de fidèles, les « exploités ») que d’un écart entre ses aspirations et sa situation 
personnelles.  

Ainsi, pour Sommier, le sentiment d’indignation ou de colère émane davantage d’un phénomène 
d’identification que de tout autre facteur. Dans le cas présent, l’identification est en lien avec une 
idéologie, celle de la résistance, telle qu’incarnée par le commandant afghan, Massoud.   

Fait assez illustratif de cette réalité, Au communiqué du gouvernement ci-dessous évoqué, 
s’ensuivra un échange aux allures idéologiques, entre Ahmed et ses cochambreurs.  

- Mais, le terrorisme, c’est la réalité non ? 
- C’est quoi d’après toi le terrorisme ? 
- Mais, tu vois bien ! toute cette violence insupportable au nom d’Allah ! 
- Insupportable ? Et leur matérialisme ? leur athéisme ? leur débauche ? Ce n’est pas 

insupportable ça ?  
- Tout à fait, réagit Massoud. (E. R. Mbaïdé, 2021, 0 : 03 : 23). 

Cette critique acerbe qu’ont les étudiants contre le pouvoir et qu’acquiesce Ahmed alias Massoud, 
dénote bien de l’inclination idéologique de ce dernier qui, dans le même sillage que son idole le 
commandant afghan Massoud, considère les actions des dirigeants comme l’expression de 
l’oppression qu’ils font subir à leurs populations, et même, comme des actes terroristes. En réalité, 
dans un contexte de terrorisme, chacun des camps belligérants à tendance à attribuer à l’autre le 
statut de terroriste. Sur cette question, G. Chaliand et A. Blin (2015, p. 11) apportent un éclairage.  

Le phénomène terroriste est plus complexe à conceptualiser qu’il n’y paraît au premier abord. 
Les interprétations idéologiques, la volonté d’introduire, lorsqu’il est fait usage du terme, 
notamment par les États, une connotation diabolisante, tout concourt à brouiller les pistes. 
Peut-être faut-il commencer par rappeler que l’usage de la terreur sert à terroriser – 
historiquement, c’était le rôle de la force organisée : État ou armée, du moins lorsqu’il 
s’agissait de régimes despotiques. C’est toujours le cas dans les pays non démocratiques.  

Pour Chaliand et Blin, la notion de terrorisme est une notion assez complexe qui peut s’appliquer tant au 

sujet détenteur de pouvoir qu’au sujet opprimé qui tente par des actes criminels de se libérer. Ainsi, dans 
une perspective idéologique, le terroriste ne se perçoit pas lui-même comme telle. Il s’identifie 
plutôt à un défenseur des libertés, un combattant pour la liberté, face au « terrorisme étatique », 
qualifié d’exactions, d’oppression de la part du pouvoir.  

Dans le film, Ahmed alias Massoud, partageait naturellement cette idéologie qui consistait à 
considérer les actions du gouvernement comme l’expression du « terrorisme étatique », et qu’il 
fallait combattre. Dès lors, la question peut se poser sur ce qu’il est convenu d’appeler terrorisme. 
A ce propos, Chaliand et Blin (2015, p. 16) nous apporte une précision importante. 



158 
 

Akkunda Scientific                                  N°8                                             Juillet 2025 
 

SAM Yacinthe 
Massoud ! ou la cinématisation de la radicalisation violente 

Ce que l’on comprend aujourd’hui par « terrorisme » constitue ce que les spécialistes 
nomment le terrorisme « d’en bas ». Or, le terrorisme « d’en haut », c’est-à-dire celui pratiqué 
par l’appareil d’État, l’emporte au cours de l’histoire. Ce terrorisme-là connaîtra de beaux jours 
au XXe siècle avec l’avènement des totalitarismes. En termes de victimes, le terrorisme « 
d’en haut » aura fait infiniment plus de dégâts que celui « d’en bas ». 

De ce qui précède, nous comprenons que de façon conventionnelle, est désigné comme 
terrorisme, les actions de résistance menées par un groupe sous fond de combat pour la 
liberté, quand bien même cela reste un prétexte. L’on comprend ainsi que le vocable 
« terrorisme » soit davantage utilisé pour désigner les actes criminels perpétrés contre l’Etat 
ou les populations.  

2.3. L’isolement de Ahmed 

Les distances que prend Ahmed avec le discours qui projette l’islam comme une religion de paix 
et de tolérance constitue le troisième facteur de crise identitaire chez ce personnage. Cette crise 
d’identité se manifeste à travers l’éloignement de ce dernier du discours constitutif de son identité 
d’origine, son identité archéologique, qu’incarne la figure du père. « Ces bandits souillent le nom 
de Dieu. L’islam est une religion de paix et de tolérance. La violence n’a pas sa place là-dedans » 
(E. R. Mbaïdé, 2021, 0 : 04 : 12), professe père de Ahmed qui se trouve également être l’imam du 
village.  

Les paroles du père de Ahmed dévoilent l’environnement paisible et pieux dans lequel le 
personnage a vu le jour et a évolué.  Cependant, à cet environnement paisible et au discours de 
paix qui le structure, Ahmed va plutôt s’accommoder du discours de haine et de violence, sous 
fond religieux, que tiennent les terroristes. En effet, pour les terroristes, il fallait combattre pour la 
« vrai religion », en s’attaquant à tout ce qu’ils considéraient comme pratiques mécréantes. Les 
pratiques mécréantes, dans l’idéologie des terroristes, sont en réalité les différentes mesures que 
prennent les gouvernants afin d’assurer la stabilité et la paix sociale. Les paroles ci-après du chef 
terroriste, Abdoulaye Kébir, « Honte et malheur aux traitres et aux mécréants. Ce sont des ennemis 
de Allah. » (E. R. Mbaïdé, 2021, 0 : 55 : 27), illustre bien cet état d’esprit. Ainsi, le terrorisme dont 
il est question dans le film se justifie par la religion. Chaliand et Blin (2015, p. 13) nous aident à 
mieux comprendre ce phénomène. 

Le terrorisme religieux est conçu comme un acte à caractère transcendantal. Justifié par les 
autorités religieuses, il donne toute licence aux acteurs qui deviennent alors des instruments 
du sacré. Le nombre des victimes, leur identité, n’a plus d’importance. Il n’y a pas de juge au-
dessus de la Cause pour laquelle le terroriste se sacrifie. 

De ce qui précède, le fondement réel du terrorisme religieux est le respect des préceptes divins. 
Ainsi, dans le film, le discours que construit le terrorisme au nom de la religion : « combattre pour 
Allah », transparait clairement dans les propos du chef terroriste, lorsqu’il rencontre Ahmed alias 
Massoud, dans la perspective de son enrôlement : « Massoud, nous devons travailler pour Allah. 
Nous sommes ces exclaves. Tant que nous avons l’énergie et la force nécessaire pour le servir, 
rien ne doit nous arrêter. Notre monde part à la perdition et Allah a besoin de nous ses enfants 
pour montrer le droit chemin. Tu es un élu » (E. R. Mbaïdé, 2021, 0 : 36 : 42). Ces paroles 
tendancieuses à peine voilées, ne signifient autre chose qu’un appel à la violence au nom de Allah, 
à travers un discours savamment construit. C’est d’ailleurs ce que nous fait observer Sommier 
(2012, p. 23) lorsqu’il affirme que :  



159 
 

Akkunda Scientific                                  N°8                                             Juillet 2025 
 

SAM Yacinthe 
Massoud ! ou la cinématisation de la radicalisation violente 

Les autruis significatifs que sont le groupe lui-même et le groupe de référence sont surtout 
pourvoyeurs de rétributions symboliques à la radicalité, qu’il s’agisse de la promesse 
d’héroïsme ou simplement d’agency (être acteur de l’histoire et de son destin), de l’aura 
d’avant-garde éclairant le peuple ou la communauté de croyants, du rôle du juste et du 
vengeur…  

Pour Sommier, l’appel à la radicalisation et à la violence est subtilement construit avec, en arrière 
fond, une certaine promesse de félicité. L’appelé doit être convaincu qu’il est investi d’une mission 
divine, comme c’était le cas chez Ahmed. 

Les trois facteurs ci-dessus cités semblent, pour l’essentiel, comme l’illustre bien les images ci-
après, avoir présidé à la radicalisation de de Ahmed alias Massoud qui, du statut de pratiquant 
pacifique (image 4), va passer au statut de pratiquant violent (image 6), suite à la mort de Nafou 
(image 5) qui constituera pour lui un véritable choc qui va finalement le décider de rejoindre les 
terroristes.  

       

 
La décision de Ahmed de rejoindre les terroristes, manifestation de sa radicalisation, va se 

prolongée avec son changement d’identité. « Massoud, tu t’appelles Ahmed ! Ce nom n’est pas 
anodin. Désormais, ça sera Ahmed Abdallah. C’est par ce nom que tes frères t’appelleront 
désormais. » (E. R. Mbaïdé, 2021, 0 : 41 : 35). Ces paroles de Abdoulaye Kébir prennent l’allure 
d’un rite baptismal, afin de conférer au nouvel élu sa nouvelle identité. Ainsi, dans le film, le 
changement d’identité intervient avec le changement de nom auquel procède notre personnage, 
en passant de Ahmed à Ahmed Abdallah. D’ailleurs, comme le souligne si bien Sahrouia et al. 
(2011, p. 37), en évoquant un point de vue juridique, « l’identité est d’abord un nom de famille, un 
prénom, une profession et une nationalité ». Dès lors, le changement de nom auquel procède 
Ahmed est le symbole d’un changement d’identité et partant de sa radicalisation. 

L’engagement dans ce type de groupes implique nécessairement une rupture biographique 
lourde qui passe par la renonciation à son identité antérieure pour renaître littéralement par 
le biais notamment de l’attribution d’un « nom de guerre (I. Sommier, 2012, p. 26). 

3. Tensions identitaires et reconquête de soi chez Massoud 

La crise identitaire qui va pousser le personnage principal du film éponyme Massoud ! à la 
radicalisation sera à l’origine d’un certain nombre de tensions chez ce sujet opérateur. Dès lors, 
notre sujet filmique va se retrouver dans une dynamique d’accommodations, voire de reconquête 
de soi.  

Image 4 : Ahmed en train de 
dire sa prière ordinaire à 
l’université 

Image 5 : L'assassinat de Nafou 

 

Image 6 : Ahmed devenu terroriste 

 



160 
 

Akkunda Scientific                                  N°8                                             Juillet 2025 
 

SAM Yacinthe 
Massoud ! ou la cinématisation de la radicalisation violente 

3.1. Tensions identitaires chez Massoud 

Les tensions identitaires qui vont caractériser Massoud dans le film semblent essentiellement 
procéder du conflit interne que vit ce sujet filmique, entre son identité archéologique (ce qu’il est 
réellement) et son identité processuelle (ce qu’il est devenu au fil de sa radicalisation).  Ainsi, quatre 
facteurs essentiels nous semblent justifier ces tensions identitaires.  

La première dimension des tensions identitaires qui vont caractériser Massoud, procède de sa 
volonté à servir Allah. Fils d’un imam, Massoud a grandi dans la foi musulmane qu’il pratiquait. 
Cette foi inhérente à son identité archéologique peut mieux s’appréhender à travers le discours 
pacificateur que porte le père de Massoud : « Notre Dieu exige de nous l’amour et l’acceptation de 
l’autre quelles que soient ses origines, sa croyance, sa condition sociale. Nous devons véhiculer 
partout le message de paix et de pardon. C’est à ce prix seulement que nous devons gagner des 
âmes au nom de Allah. » (E. R. Mbaïdé, 2021, 0 : 20 : 37). 

D’ailleurs, après l’impulsion, la situation initiale du film nous présente dans son deuxième plan, 
Massoud en train de s’acquitter de son devoir de prière, comme le montre l’image 4, plus haut. 
Ainsi, l’on peut apercevoir un sujet mu par sa volonté de servir Dieu. 

Cependant, l’évolution de la situation sécuritaire dans sa zone, crée en Massoud des doutes quant 
à la voie qui mène au vrai Allah. En effet, parallèlement au discours pacificateur sur la religion, se 
construit un autre discours plus radical, porter par le camp terroriste. Les propos ci-après d’un de 
ses adeptes en disent long sur un tel discours. « Quand on regarde aujourd’hui l’héritage que nous 
laissé l’Occident à travers ses vices socio-culturels, on comprend la nécessité de se ressaisir en 
tant que purs croyants pour suivre le chemin de Dieu, dans la droiture et la fidélité. » ((E. R. Mbaïdé, 
2021, 0 : 18 : 20). Nous avons là la deuxième dimension des tensions identitaires qui caractérisent 
ce personnage.  

Ainsi, le film donne de voir un sujet de l’agir partagé entre la volonté de servir Dieu à travers un 
discours de paix et de non-violence, et la volonté de servir Dieu par l’action, combattre pour Allah, 
comme le préconisent si bien les terroristes.   

La troisième dimension des tensions identitaires qui caractérisent Massoud procède de 
l’expérience qu’il fait du terrorisme. En réalité, contrairement à sa vision idéaliste de l’action 
terroriste - combattre pour Allah -, Massoud va très vite se rendre compte que le terrorisme était 
plutôt un moyen pour ceux qui le pratiquaient, d’œuvrer pour eux-mêmes, loin des préceptes divins. 
Il se rendra ainsi compte que trafic de drogue, alcoolisme, perversité, enlèvements, assistanats 
arbitraires, etc. étaient le lot quotidien de ces terroristes. Malheureusement, il s’y trouvait déjà 
embarqué.  

La quatrième et dernière dimension des tensions identitaires qui caractérisent Massoud, et de loin 
la plus importante, procède de l’amour que lui témoignent les siens. Les images 7, 8 et 9 en sont 
illustratives. Ainsi, après que Massoud a rejoint le camp terroriste, le film donne au spectateur de 
voir une mère et une sœur cadette inconcevables. Tous les jours, le père de Massoud, 
accompagné d’un ami à Massoud parcouraient villages et brousses à la recherche de ce dernier. 
Massoud fera lui-même l’expérience de cet amour inconditionnel de ses parents pendant le temps 
qu’il restera en cachette dans la cour familiale, dans l’intention d’accomplir la mission qui lui avait 
été confiée : assassiner ses parents. Massoud sera d’ailleurs ému par cette profonde marque 
d’amour qui finira par le déstabiliser.  



161 
 

Akkunda Scientific                                  N°8                                             Juillet 2025 
 

SAM Yacinthe 
Massoud ! ou la cinématisation de la radicalisation violente 

Les tensions identitaires que va vivre notre sujet filmique vont provoquer chez ce dernier un 
changement de statut. Ainsi, du statut de sujet de quête, Massoud va passer à un statut de sujet 
de reconquête, dans une sorte de processus de réappropriation de soi, de reconquête de son 
identité.  

3.2. Massoud et la reconquête de soi 

Pour le sujet filmique Massoud, la reconquête de soi semble s’inscrire dans un processus de 
réappropriation de soi. Comme le précise si bien Ouoro, « la notion de réappropriation porte 
sémantiquement la mémoire d’un sujet dépossédé d’une chose supposée lui revenir de droit. Elle 
est de ce fait la reconquête d’un objet de valeur auquel on s’identifie. » (2010, p. 463). 

La réappropriation ou la reconquête de soi chez Massoud, semble procéder selon l’itinéraire 
contraire à celle de sa radicalisation.  En effet, comme le laisse apercevoir le film, la radicalisation 
de Massoud s’est manifestée, d’abord à travers la distance qu’il a prise d’avec ses proches, en 
quittant la maison familiale, sans laisser un signe de vie. Il s’est ensuite agi de son adhésion au 
terrorisme qui provoquera, enfin, la perte de son identité, celle archéologique. Dès lors, l’itinéraire 
contraire sera pour Massoud, l’itinéraire de la reconquête de l’objet de valeur qu’est son identité 
réelle. 

Le processus de reconquête de soi commence pour Massoud, par la réconciliation avec soi-même, 
renouement avec l’identité archéologique. En effet, l’expérience que Massoud va faire de l’amour 
que lui vouent ses proches, amour qui a d’ailleurs toujours caractérisé son environnement 
immédiat, vont le ramener à lui-même. Ainsi, l’on peut apercevoir Massoud, ému, en train de verser 
des larmes sous son lit, occupé par sa cadette en pleur et inconsolable, qui ne désirait rien d’autre 
que retrouver son frère ainé disparu.  

L’épisode de la manifestation de l’amour parental que va vivre Massoud va sans doute le conduire 
à renoncer au terrorisme et même à combattre le terrorisme. Ainsi, au lieu d’accomplir la mission 
qui lui avait été confiée par le chef terroriste, Massoud procède plutôt à la mission contraire en 
abattant le terroriste qui avait été mis à ses trousses et qui s’apprêtait à passer à l’acte. Il sauve 
ainsi les siens et même se sauve lui-même. Il opte dès lors pour un retour à la case départ, celle 
de l’environnement sécure que lui offre sa famille, l’amour que lui porte celle-ci et que professe 
l’islam dans lequel il avait grandi.  

Dans cette dynamique, le processus de reconquête de soi pour Massoud s’accomplit avec la 
réconciliation de ce dernier avec ses proches : parents et amis. La dernière image de Massoud 
chez lui, que le film donne au spectateur d’apprécier, est assez significative. L’on aperçoit Massoud 
sortir enfin de sa cachette, après avoir abattu le terroriste et courir dans les bras de ses proches 
qui l’accueillent tous émus, sans aucune manifestation de rejet ni désapprobation. 



162 
 

Akkunda Scientific                                  N°8                                             Juillet 2025 
 

SAM Yacinthe 
Massoud ! ou la cinématisation de la radicalisation violente 

        

 

Le discours que construit le film Massoud ! semble préconiser la voie de l’amour comme la voie 
idéale pour venir à bout de la radicalisation violente et partant du terrorisme.  

 

Conclusion 

L’examen du discours construit par le film Massoud ! nous a permis d’interroger le regard que porte 
le cinéma sur le phénomène du terrorisme et plus spécifiquement de la radicalisation violente. Cela 
a été rendu possible grâce à la lecture que Massoud ! fait des rapports conflictuels entre identité 
et radicalisation, d’une part, et d’autre part, grâce aux perspectives que le film ouvre sur les 
accommodations auxquelles procède le sujet principal.  

Ainsi, la figure de Ahmed (Massoud) que met en exergue le film montre clairement que le processus 
de la radicalisation peut se justifier par la crise identitaire que traversent les radicalisés à un 
moment donné de leur existence. Dès lors, pour y remédier, le film postule pour un parcours de 
reconquête de soi, qui ne saurait s’établir que par le langage de l’amour.  

  

Image 9 : Ahmed dans les bras de ses 
proches, à la fin du film 

9 

Image 7 : Les parents de Ahmed 
heureux de le revoir à son 
arrivée au village 

Image 8 : Le père et l'ami de Ahmed 
à la recherche de ce dernier 



163 
 

Akkunda Scientific                                  N°8                                             Juillet 2025 
 

SAM Yacinthe 
Massoud ! ou la cinématisation de la radicalisation violente 

Références  

Filmographie 

MBAÏDE Emmanuel Rotoubam, 2021, Massoud !, Ouagadougou, Semfilms. 

Bibliographie   

CHALIAND Gérard et BLIN Arnaud, 2015, Histoire du terrorisme, de l’antiquité à Daech, Paris, 
Fayard. 

FONTANILLE Jacques, 2003, Sémiotique du discours (2e éd.), Limoges, PULIM. 

OUORO Justin, 2010, « Enonciation et cinéma en Afrique noire francophone », in Annales de 
l’Université de Ouagadougou, Série A, Vol. 11, p. 459-479. 

OUORO Justin, 2011, Poétique des cinémas d’Afrique noire francophone, Ouagadougou, PUO. 

OUORO Justin, 2020, « La cinémacité : une modalité d’analyse de l’articulation de la signification 
dans les films africains », in ReSciLac, Vol. 12, N°2, p. 265-280. 

SAHRAOUI Sabrina et al., 2011, « Fabrique de la crise et identité », in Spécificités, Vol. 4, N°1, p. 
35-42.  
SOMMIER Isabelle, 2012, « Engagement radical, désengagement et déradicalisation. Continuum 
et lignes de fracture », in Lien social et Politiques, Vol. 68, p. 15–35.  

Processus d’évaluation de cet article: 

➢ Date de soumission: 31 mai 2025 
✓ Date d’acceptation: 18 juin 2025 
✓ Date de validation: 09 juillet 2025 

 


