
85 
 

Akkunda Scientific                                  N°8                                             Juillet 2025 
 

HARAKAWA Massimlawè 
Afrodeutsch-Sein in Deutschland: Identitätsbildung zwischen Selbstbestimmung und Fremdwahrnehmung 

Afrodeutsch-Sein in Deutschland: Identitätsbildung zwischen Selbstbestimmung und 
Fremdwahrnehmung 

 

HARAKAWA Massimlawè 
Enseignant-Chercheur 

Maître-Assistant  
Université de Kara (Togo) 

Département des Langues Etrangères Appliquées 
eliasharakawa@yahoo.fr 

 

Zusammenfassung: Der vorliegende Artikel thematisiert die Problematik der 
Identitätskonstruktion von Afrodeutschen in der deutschen Gesellschaft im Kontext der 
Globalisierung und der Hybridisierung von Identitäten. Er demonstriert nicht nur die 
Wahrnehmung Afrodeutscher durch die deutsche Gesellschaft, sondern auch deren 
Selbstwahrnehmung und -definition sowie deren Positionierung als vollwertige Bürger. Der Artikel 
untersucht unter Berufung auf postkoloniale Theorien, wie Afrodeutsche ihre „hybride“ Identität 
innerhalb der deutschen Gesellschaft leben. In diesem Zusammenhang untersucht der Artikel, ob 
es ihnen gelingt, ein positives Selbstbild zwischen Selbst- und Fremdwahrnehmung zu etablieren. 
Der Aufsatz geht von der Hypothese aus, dass die Fremdwahrnehmung durch die weiße 
Mehrheitsbevölkerung bei Afrodeutschen häufig zu einer Kategorisierung als „Ausländer“ oder 
„Fremde“ führt, trotz ihrer deutschen Staatsbürgerschaft und kulturellen Verwurzelung, was das 
Zugehörigkeitsgefühl und die nationale Identifikation erschwert. Daraus ergibt sich, dass 
Afrodeutsche spezifische soziale Identitäten entwickeln, die von einer Hybridität geprägt sind, die 
eine nationale deutsche Identität mit einer Identität der schwarzen Diaspora verbindet. 
 

Stichwörter: Afro-Deutsch, Globalisierung, Migration, Identitätskonstruktion, Hybridität 

 
Être Afro-Allemand en Allemagne : construction identitaire entre auto-détermination et 

perception des autres 

Résumé : Le présent article aborde la problématique de la construction identitaire des Afro-
Allemands dans la société allemande dans le contexte de la mondialisation et de l'hybridation des 
identités. Il démontre non seulement la perception des Afro-Allemands par la société allemande, 
mais aussi la perception et la définition qu'ils ont d'eux-mêmes et leur positionnement en tant que 
citoyens à part entière. En s'appuyant sur les théories postcoloniales, l'article examine comment 
les Afro-Allemands vivent leur identité « hybride » au sein de la société allemande. Dans ce 
contexte, l'article examine s'ils parviennent à établir une image positive d'eux-mêmes entre la 
perception de soi et celle des autres. Le travail part de l'hypothèse que la perception de l'étranger 
par la population blanche majoritaire conduit souvent les Afro-Allemands à être catégorisés 
comme « étrangers » ou « étrangers », malgré leur citoyenneté allemande et leur enracinement 
culturel, ce qui rend difficile le sentiment d'appartenance et l'identification nationale. Il en résulte 
que les Afro-Allemands développent des identités sociales spécifiques, marquées par une 
hybridité qui combine une identité nationale allemande et d'une identité de la diaspora noire. 

Mots-clés : Afro-allemand, Mondialisation, Migration, Construction Identitaire, Hybridité 

mailto:eliasharakawa@yahoo.fr


86 
 

Akkunda Scientific                                  N°8                                             Juillet 2025 
 

HARAKAWA Massimlawè 
Afrodeutsch-Sein in Deutschland: Identitätsbildung zwischen Selbstbestimmung und Fremdwahrnehmung 

Being Afro-German in Germany: identity formation between self-determination and 
external perception 

Abstract: This article addresses the problem of identity construction of Afro-Germans in German 
society in the context of globalization and the hybridization of identities. It demonstrates not only 
the perception of Afro-Germans by German society, but also their self-perception and self-
definition as well as their positioning as fully-fledged citizens. Using postcolonial approaches, the 
article examines how Afro-Germans live their ‘hybrid’ identity within German society. In this 
context, the article examines whether they succeed in establishing a positive self-image between 
self-perception and the perception of others. The work is based on the hypothesis that the 
perception of others by the white majority population often leads to Afro-Germans being 
categorized as “foreigners” or “strangers”, despite their German citizenship and cultural roots, 
which makes a sense of belonging and national identification more difficult. we draw the 
conclusion that Afro-Germans develop specific social identities, marked by a hybridity that 
combines a German national identity with a black diasporic identity.  

Keywords: Afro-German, globalisation, migration, identity construction, hybridity 

 
 
Einleitung 

In den letzten drei Jahrzehnten sind Globalisierung, Migration, Kultur und Identität zu 
Schlüsselbegriffen geworden, die nicht nur in der Wissenschaft, sondern auch in politischen 
Debatten Verwendung finden. Sie haben zur Etablierung von Begriffen wie Multikultur, Interkultur, 
Mischkultur, Transkulturalität und Hybridität als soziale Profile von sich wandelnden 
postmodernen Gesellschaften beigetragen (vgl. C. Leggewie, 2011; M. Terkessidis, 2010; W. 
Welsch, 1997/2009; K. N. Ha, 2009). Daher kann man sagen, dass in den postmodernen 
Gesellschaften ein fortwährender Prozess der Neudefinition des Identitätscodes im Gange ist. 

Angesichts der sich verstärkenden Globalisierungsprozesse lässt sich demnach feststellen, dass 
die Frage nach der Identität – sei sie kultureller oder biologischer Natur – nicht nur weiterhin 
aktuell ist, sondern auch an Bedeutung gewinnt. In diesem Zusammenhang bilden das 
grundlegende Konzept der Identität und seine Entwicklung im Zuge der Globalisierung das 
zentrale Thema des vorliegenden Artikels. Besondere Aufmerksamkeit gilt dabei dem Prozess 
der Hybridisierung von Kulturen und Identitäten, der immer weiter voranschreitet. Laut Harakawa 
und Sodoté (2022, S. 59) stellt Hybridität heutzutage die passende Kategorie für den Kontakt 
zwischen „Zentrum“ und „Peripherie“ dar. Ihnen zufolge beschreibt die Hybridität die kulturelle 
und ethnische Vermischung, die entsteht, wenn das „Außen“ im Prozess der Migration auf das 
„Innen“ trifft, sodass keine Gesellschaft der Postmoderne von kultureller oder ethnischer 
Hybridität verschont bleibt. 

In dieser Arbeit wird es deswegen herausgearbeitet, wie gesellschaftliche Veränderungen wie 
Hybridität in postmodernen Gesellschaften eng mit Migrationsbewegungen verknüpft sind. Erst 
durch Migrationsbewegungen und technologische Innovationen erhält die Globalisierung ihre 
volle Bedeutung. Die Globalisierung hat eine Dynamik erzeugt, die es den Menschen ermöglicht, 
verschiedene kulturelle Einflüsse zu kombinieren und neue Selbstverständnisformen zu 
entwickeln. Behaupten Lash und Urry (1987) zu Recht, dass „die postmoderne bzw. postkoloniale 



87 
 

Akkunda Scientific                                  N°8                                             Juillet 2025 
 

HARAKAWA Massimlawè 
Afrodeutsch-Sein in Deutschland: Identitätsbildung zwischen Selbstbestimmung und Fremdwahrnehmung 

Gesellschaft eine Gesellschaft in Bewegung ist“, so ist es natürlich unmöglich, die neuen 
Identitätsformen vom Phänomen der Migration zu trennen. Mobile Praktiken werden aus einer 
Vielzahl von Identitätskategorien wie „Rasse“, Geschlecht und Sexualität sowie nach Kriterien 
konstruiert und zusammengesetzt, die von ideologisch konstruierten nationalen Identitäten bis hin 
zu imaginären Identitäten reichen. 

Aus diesem Grund zielt diese Arbeit darauf ab, einerseits die sogenannten „reinen“ nationalen 
Identitäten und andererseits die beanspruchten, zugewiesenen, angenommenen oder 
abgelehnten Identitäten im deutschen Kontext zu behandeln. In Deutschland besteht zum 
Beispiel ein gewisser Konsens über die vermeintlich „einheitliche deutsche Identität“. Diskurse 
über „Andersaussehende“ hingegen drehen sich aufgrund spezifischer körperlicher Merkmale 
oder wegen Hautfarbe und Religion oft um Begriffe wie „Rasse“, Heimat sowie Zugehörigkeit 
oder Abgrenzung. 

Welche Merkmale kennzeichnen unsere globalisierte Welt? Wie entstehen Identitäten in 
postmodernen und postkolonialen Gesellschaften? Wie werden Identitäten zwischen Räumen 
und Kulturen gebildet? Wie stehen hybride Identitäten zu Nationalidentitäten in Beziehung? Wie 
nehmen sich Subjekte wahr, bzw. wie werden Subjekte wahrgenommen, die sich in einem 
solchen Gesellschaftstransformationsprozess entwickeln? Was zeichnet sie aus, wie agieren und 
reagieren sie auf die Zuschreibungen als „Hybride“? Wer sind die Afrodeutschen? Wie nehmen 
sie ihre Identität wahr bzw. wie werden sie von der deutschen Mehrheitsgesellschaft 
wahrgenommen? Unterscheiden die Afrodeutschen überhaupt zwischen zwei differenten, sich 
widersprechenden Kulturen? 

Aus dieser Fragestellung lassen sich folgende Hypothesen ableiten: 

- Afrodeutsche durchlaufen eine doppelte Identitätsbildung, da sie sich sowohl als Teil der 
deutschen Gesellschaft als auch als Mitglied der Schwarzen Diasporagemeinschaft 
verstehen. Dies stellt einen komplexen Prozess der Selbstverortung und 
Selbstbestimmung dar. 

- Die Fremdwahrnehmung durch die weiße Mehrheitsbevölkerung führt bei Afrodeutschen 
häufig zu einer Kategorisierung als „Ausländer“ oder „Fremde“, trotz ihrer deutschen 
Staatsbürgerschaft und kulturellen Verwurzelung, was das Zugehörigkeitsgefühl und die 
nationale Identifikation erschwert. 

-  Die Identitätsbildung von Afrodeutschen wird durch erlebten Rassismus, soziale 
Ausgrenzung und stereotype Zuschreibungen maßgeblich beeinflusst, wobei diese 
Fremdzuschreibungen oft im Widerspruch zur eigenen Selbstwahrnehmung stehen und 
psychologische Herausforderungen hervorrufen. 

Diese Hypothesen bilden die Grundlage für eine gründliche Untersuchung der Spannungen 
zwischen Selbstbestimmung und Fremdwahrnehmung im Identitätsbildungsprozess von 
Afrodeutschen in Deutschland. 

Diese Leitfragen unserer Arbeit sollen die „Ausformung“ und „Ausbildung“ von Subjekten unter 
postmodernen Auspizien anhand des Identitätsbegriffs beleuchten. In diesem Beitrag wird ein 
Modell von Identität besprochen, das zwar Elemente bestehender Identitätskonzepte aufgreift, 
aber in seiner Ausgestaltung einen eigenständigen Charakter hat. 

Für die Behandlung dieses Themas erfordert die Untersuchung den Einsatz postkolonialer 
Ansätze zur kulturellen bzw. ethnischen Hybridität, insbesondere die Überlegungen des 



88 
 

Akkunda Scientific                                  N°8                                             Juillet 2025 
 

HARAKAWA Massimlawè 
Afrodeutsch-Sein in Deutschland: Identitätsbildung zwischen Selbstbestimmung und Fremdwahrnehmung 

postkolonialen Theoretikers Stuart Hall, die einen umfassenderen Blick auf die Themen Kultur 
und Identität ermöglichen. Seine Überlegungen richten sich gegen ein auswegloses „Entweder-
Oder“ (vgl. S. Hall, 1994, 1999, 2000) und bauen statische sowie essentialistische Vorstellungen 
von Kultur und Identität ab. Diese Perspektiven eröffnen den Blick auf flexible Lebensentwürfe 
und soziokulturellen Räume in postkolonialen bzw. postmodernen Gesellschaften. 
Um die Forschungsfragen zu beantworten wird im ersten Teil der Arbeit die Problematik der 
Hybridisierung von Identitäten im Kontext globaler Migrationsbewegungen behandelt. Es wird in 
diesem Zusammenhang aufgezeigt, dass Hybridität aus der fortschreitenden Transformation 
postkolonialer, postmoderner und zeitgenössischer Gesellschaften resultiert, in denen eine 
Neuorientierung des Identitätscodes erforderlich ist. Im zweiten Teil wird im Rahmen neu durch 
Globalisierung und Kulturaustausch entstandener Identitätsformen der besondere Fall der 
Identitätskonstruktion von Afrodeutschen in Deutschland behandelt. Dabei werden die Prozesse 
der Identitätsbildung von Afrodeutschen differenziert betrachtet und die positiven Aspekte, wie die 
Schaffung neuer soziokultureller Räume, die das Leben in einem kulturell heterogenen Umfeld 
mit sich bringen kann werden auch berücksichtigt. Bevor Schlussfolgerungen gezogen werden, 
wird demonstriert, wie die Selbstbestimmung der Afrodeutschen als „hybrid“ beschrieben werden 
kann, trotz der ständigen Infragestellung ihrer Zugehörigkeit zur deutschen Gesellschaft. 
 
1. Zur Bedeutung des Begriffs „Identität“ im Kontext der Migration 

Der Identitätsbegriff gehört zu jenen Begriffen, die viel diskutiert werden und trotzdem immer 
wieder für Verwirrung sorgen. Daher entbrennen zahlreiche Debatten um sein Verständnis. Im 
Kontext der Globalisierung und der kulturellen Vermischungen, die postkoloniale bzw. 
postmoderne Gesellschaften charakterisieren, hat sich eine Transformationsdynamik von 
Identität entwickelt, die nur schwer aufzuhalten ist. Daher ist das Verständnis des Begriffs 
„Identität“ im postkolonialen und postmodernen Kontext anders als das klassische Verständnis 
von „Identität“. Deshalb kann geschlossen werden, dass es heute nahezu unmöglich ist, über 
Identität zu sprechen, ohne die Fragen im Zusammenhang mit der globalen Migrations- und 
Globalisierungsprozessen zu berücksichtigen. 

Globalisierung ist im Allgemeinen die Schaffung von Verbindungen über Grenzen und Kulturen 
hinweg. R. Hoskoté und I. Trojanow (2007) vertreten demnach die Ansicht, dass Kulturen nicht in 
Konflikt miteinander stehen, sondern zusammenfließen, wie der Untertitel ihres Buches 
»Kampfabsage« verdeutlicht. Es kann also gesagt werden, dass die Bildung der Identität und die 
Globalisierung in postmodernen Gesellschaften eng miteinander verknüpft sind, da die 
Globalisierung den Multikulturalismus hervorbringt. Letzterer resultiert dann in der Entstehung 
hybrider Identitäten. Postmoderne Gesellschaften zeichnen sich also dadurch aus, dass die 
Globalisierung den Status der Nationalidentitäten grundlegend verändert. 

2. Hybride Identitäten: Hybriditätsdiskurse in (post-) modernen Gesellschaften 

„Wir sind kulturelle Mischlinge“ (W. Welsch, 1997, S.72). Wolfgang Welsch weist in seinen 
Überlegungen zu gesellschaftlichen Veränderungen mit dieser Behauptung auf die 
Transkulturalität und die kulturelle Hybridisierung hin, die unsere zeitgenössischen 
Gesellschaften prägen. Welschs Konzept der Transkulturalität unterscheidet sich von dem 
traditionellen Kulturkonzept, das von Homogenität bzw. einer klaren Trennung zwischen 
sogenannten „Rassen“ und Kulturen ausgeht und auf der „Reinheit“ der „Rassen“ bzw. Kulturen 
besteht. Es ist jedoch ein Faktum, dass Kulturen in der (post-)migrantischen Ära eng miteinander 
verknüpft und verflochten sind.  



89 
 

Akkunda Scientific                                  N°8                                             Juillet 2025 
 

HARAKAWA Massimlawè 
Afrodeutsch-Sein in Deutschland: Identitätsbildung zwischen Selbstbestimmung und Fremdwahrnehmung 

Welschs Konzept der Transkulturalität zeigt demnach, dass (post-)moderne Gesellschaften 
dadurch gekennzeichnet sind, dass viele Menschen „zweiheimisch“1 geworden sind und somit 
unweigerlich auch ‚bilingual‘ oder ‚hybrid‘ werden. Aus dieser Perspektive betrachtet, lässt sich 
sagen, dass der Mensch der (Post-)Moderne, um mit Irmela Schneider zu reden, in einer 
„Hybridkultur“ lebt. Hybridität stelle einen Prozess dar, der sich in kulturellen Artefakten und 
Lebensweisen wie ein prägendes Muster manifestiere (vgl. I. Schneider, 1997, S. 47). Welschs 
Verständnis und Entwicklung der Transkulturalität bieten die Basis für ein neues 
Beziehungsmodell zwischen den Kulturen: „nicht eines der Isolierung und des Konflikts, sondern 
eines der Verflechtung, Durchmischung und Gemeinsamkeit. Es fördert Austausch und 
Interaktion, nicht Separierung“, immer so W. Welsch (1997, S. 80). 

In Anbetracht der letzten markanten Wandlungen des postmodernen Gesellschaftsgefüges 
wurden auch Theorien zum Hybriditätskonzept und weiteren damit verknüpften Begriffen 
ausgearbeitet. Vor allem richten sich diese Theorien gegen die Annahme, dass es 
Nationalkulturen gebe, die einheitlich seien. Auch postkoloniale Ansätze üben Kritik an der 
angenommenen Homogenität der Kulturen und heben die Unreinheit aller Kulturen hervor. Es 
werden insbesondere der vielschichtige Charakter der gegenwärtigen Gesellschaften und die 
Entwicklung von Hybrididentitäten betont. 

Der Soziologe Hans-Joachim Hoffmann-Nowotny prägte den Begriff des „Multikulturalismus“ im 
Kontext der Postkolonialismus-Forschung, die sich zunächst vorwiegend mit hybriden Identitäten 
auseinandersetzte. Er wollte damit ein Konzept verstehen, das den mit „Multikulturalität“ 
bezeichneten möglichen Zustand einer Einwanderungsgesellschaft als erhaltenswert oder 
erstrebenswert darstellt2. Das Konzept der „Multikulturalität“ beschäftigt sich grundsätzlich mit der 
Frage, wie unterschiedliche Kulturen innerhalb derselben Gesellschaft koexistieren können. Der 
Begriff der „Multikulturalität“ verweist in diesem Sinne auf das Synonym der „Interkulturalität“, das 
derselben Kategorie zugeordnet werden kann.  

In seiner Untersuchung zur Transkulturation von Ewe-Christen in Togo während der deutschen 
Kolonialzeit - verknüpft K. Azamede (2010, S. 250) die Konzepte der Multikulturalität und 
Interkulturalität und stellt die Behauptung auf, dass beide eine neue Dimension des 
Kulturverständnisses ankündigten. Laut Azamede befasst sich die Multikulturalität mit den 
Problemen, die sich aus dem Zusammenleben verschiedener Kulturen innerhalb einer 
Gesellschaft ergeben. Sie behandelt strukturell dieselbe Thematik wie das Konzept der 
Interkulturalität. Unter Berufung auf F. M. Wimmers Arbeit über das Konzept der Transkulturalität 
argumentiert Azamede, dass die Begriffe Multikulturalität und Interkulturalität die Vorstellung 
einer Gesellschaft hervorrufen, in der viele verschiedene Kulturen koexistieren können. Azamede 
erklärt weiter, dass das Konzept der Transkulturalität Verständnis und Interaktion und nicht 
Trennung fördert. 

Im Bereich der Cultural Studies und der Postkolonialismus-Forschung entstand zu Beginn der 
1990er Jahre neben dem Begriff der Multikulturalität auch die theoretische Auseinandersetzung 
mit dem Konzept der „Globalisierung“ im Hinblick auf den Prozess der zunehmenden 

 
1 Dieser Begriff ist dem Titel des Buches entnommen worden, das 2006 von Cornelia Spohn herausgegeben wurde. 
Hierzu vgl. Cornelia Spohn (Hrsg.), 2006, Zweiheimisch. Bikulturell leben in Deutschland, Hamburg. 
2 Ausführlich hierzu vgl. Elisabeth Bronfen/Benjamin Marius, 1997, Hybride Kulturen. Einleitung zur 
angloamerikanischen Multikulturalismusdebatte, in Dies./Therese Steffen (Hrsg.), (1997, Hybride Kulturen. Beiträge 
zur anglo-amerikanischen Multikulturalismusdebatte, Tübingen, S. 1-29. 



90 
 

Akkunda Scientific                                  N°8                                             Juillet 2025 
 

HARAKAWA Massimlawè 
Afrodeutsch-Sein in Deutschland: Identitätsbildung zwischen Selbstbestimmung und Fremdwahrnehmung 

Verflechtung von Gesellschaften und Kulturen. Der Soziologe M. v. Elteren (1996) stellt in seinen 
Untersuchungen der (post-) modernen und postmigrantischen Gesellschaften fest, dass die 
Nationalstaatengrenzen zunehmend an Bedeutung verlieren. Heutzutage sind die Kulturen 
verschiedener Länder eng miteinander verbunden. Das gesellschaftliche Leben entwickelt sich 
heutzutage über die Grenzen der eigenen Region bzw. des eigenen Staates hinaus. Dies 
bedeutet, laut U. Reichardt (2010, S.12), dass „in den vertrauten Räumen zunehmend ‚Fremdes‘ 
anwesend ist“. Unserer Ansicht nach ist es für jede Kultur und Gesellschaft in der postmodernen 
Welt und der postmigrantischen Gesellschaft notwendig, das ‚Fremde‘ zu berücksichtigen, da das 
Andere mehr eine Bereicherung als eine Bedrohung ist. 
Hierbei ist es von Bedeutung, der Frage nachzugehen, wie Zugehörigkeit und Fremdheit bei 
hybriden Subjekten sozial konstruiert werden und welche Mechanismen den Prozessen sozialer 
Grenzziehung zugrunde liegen. 

3. Afrodeutsche und die Frage der Identität: zwischen Selbst- und Fremdwahrnehmung 

In diesem Abschnitt der Arbeit wird die Fragen der Zugehörigkeit sowie der Selbst- und 
Fremdwahrnehmung von Afrodeutschen untersuchen, um neue Einsichten in individuellen 
Erfahrungen und Selbstverortungen zu erhalten. Dabei handelt es sich um subjektive 
Empfindungen dieser Gruppe von Deutschen hinsichtlich ihres Lebens in einem kulturell 
vielfältigen Umfeld. 

Für Afrodeutsche ist die Frage der Zugehörigkeit von zentraler Bedeutung und omnipräsent, da 
stets untersucht wird, wohin bzw. zu wem sie gehören, und sie sich immer wieder rechtfertigen 
müssen, dass sie Teil der deutschen Gesellschaft sind. Im Hinblick auf den Identitätsstatus von 
Afrodeutschen ist die zentrale Frage, wie es dazu kommen kann, dass Menschen, die in 
Deutschland geboren und aufgewachsen sind und Deutschland als ihre einzige Heimat 
betrachten, von der deutschen Mehrheitsgesellschaft nicht als Deutsche wahrgenommen werden. 
Bevor jedoch auf diese Frage geantwortet wird, halten wir es jedoch für wichtig, den Begriff 
„Afrodeutsch“ zu erläutern. Wer ist dann „Afrodeutsch“ und welche Bedeutung hat diese 
Eigenbezeichnung für die Mehrheit der Deutschen?  In wissenschaftlichen Texten und der 
öffentlichen Diskussion dient der Ausdruck „Afrodeutsch“ zur Beschreibung von Personen, deren 
Elternteil aus Deutschland und das andere aus einem afrikanischen Land stammt. 

Die in dieser Arbeit behandelten Afrodeutschen sind in Deutschland geboren und aufgewachsen, 
sind hierzulande zur Schule gegangen und kennen fast ausschließlich die deutsche Kultur. Sie 
haben nur geringe oder sogar keine Kenntnisse über Afrika oder seine Kultur, und dennoch 
werden sie von den meisten Deutschen nicht als „echte“ Deutsche wie sie selbst angesehen. 
Demzufolge fühlen sich die meisten Afrodeutschen, die in Deutschland leben, von der deutschen 
Gesellschaft nicht akzeptiert, da sie mit verschiedenen Fremdbezeichnungen außer „deutsch“ 
bezeichnet werden. Im besten Fall werden diese Personen als „Afrikaner“, „Schwarze“, „Mulatte“ 
oder „Mischlinge“ bezeichnet, während im schlimmsten Fall die Begriffe „Neger“ oder 
„Negerbastarde“ für sie verwendet werden. 

Der Begriff „Mulatte“ bezeichnete vor dem Zweiten Weltkrieg Menschen aus interethnischen 
Ehen. Nach dem Zweiten Weltkrieg nahm die Verwendung des Begriffs „Mulatte“ ab, zugunsten 
des Begriffs „Mischlinge“, obwohl beide dieselbe diskriminierende Fremdbezeichnung darstellen. 
Ähnlich wie „Mulatte“ wurde der Begriff „Mischling“ ursprünglich in der Biologie verwendet, um 
das Ergebnis einer Kreuzung unterschiedlicher Tierrassen oder Pflanzenarten zu beschreiben. 
Während des Kolonialismus sowie später der Globalisierung und Hybridisierung der Kulturen 



91 
 

Akkunda Scientific                                  N°8                                             Juillet 2025 
 

HARAKAWA Massimlawè 
Afrodeutsch-Sein in Deutschland: Identitätsbildung zwischen Selbstbestimmung und Fremdwahrnehmung 

wurde dieser Begriff auf den Menschen angewendet, um Nachkommen zweier ethnisch 
unterschiedlicher Elternteile zu kennzeichnen. Im Dritten Reich wurden in Deutschland erstmals 
alle Menschen, die jüdische Vorfahren hatten, als „jüdische Mischlinge“ gekennzeichnet.3 In der 
Zeit nach dem Zweiten Weltkrieg wird der Begriff „Mischlinge“ vor allem für Nachkommen 
deutscher Frauen und afrikanischer oder afroamerikanischer Soldaten verwendet (Vgl. J. 
Sundermeier, 2022). Manche Deutsche benutzen auch heute noch den Ausdruck „Mischling“, um 
biethnische bzw. hybride Mitbürger zu kennzeichnen. 

Bei der Identitätsbildung von Afrodeutschen ist es problematisch, dass sie so gut wie nie als 
fester Bestandteil der deutschen Gesellschaft angesehen werden. Wie bereits oben ausgeführt, 
werden sie trotz ihrer Geburt und/oder Kindheit in Deutschland als „fremd“ oder „anders“ 
wahrgenommen. Sie werden meist auf das phänotypische Merkmal der Hautfarbe reduziert, das 
gleichzeitig als Indikator für die Konstruktion „des Fremden“ bzw. „des Anderen“ dient. Dies führt 
zu täglichen Erfahrungen mit Rassismus, wie dem Verwehren des Zutritts zu Lokalen mit für sie 
nicht nachvollziehbaren Gründen, rassistischen Beschimpfungen oder dem aktiven Meiden 
körperlicher Nähe in öffentlichen Verkehrsmitteln. 

Afrodeutsche sind auch im Alltagsleben immer wieder mit Verhandlungen über ihre Identität und 
Zugehörigkeit konfrontiert. Sie werden immer wieder mit der scheinbar harmlosen Frage „Wo 
kommst du eigentlich her?“ konfrontiert, die sie dazu auffordert, über ihre „wahre“ Herkunft 
Auskunft zu geben. Sie werden dabei mit stereotypen Vorstellungen und Rassismen über 
„Afrikaner“ konfrontiert, die auf die dichotomen „Schwarz/Weiß“-Konstruktionen der Kolonialzeit 
zurückgehen. Diese Darstellungen von Afrikanern sind in den Köpfen vieler Deutscher nach wie 
vor verankert und prägen den öffentlichen Diskurs (vgl. A. Mayrhofer, 2021, S.76-77). 

Daraus geht hervor, dass die meisten Afrodeutschen ihre Kindheit und Jugend hindurch erleben, 
als würden sie von der weißen deutschen Mehrheitsgesellschaft als „Andere“ angesehen und 
damit aus der Gesellschaft ausgeschlossen oder an den Rand gedrängt. Heute leben über eine 
Million Afrodeutsche, afrikanische und afrodiasporische Menschen in Deutschland (statistisches 
Bundesamt, 2024). Oft sind ihre Familien hier seit mehreren Generationen ansässig. Trotzdem 
sehen sich viele auch heute regelmäßig Fragen nach ihrer „eigentlichen“ Herkunft gegenüber 
(APuZ, 2022, S.3). Auch im Jahr 2025 ist es für viele Deutsche nicht selbstverständlich, hybrid 
und deutsch zu sein. Wie bereits betont wurde, lässt sich daraus der Schluss ziehen, dass die 
Zuschreibung von Fremdheit historische Kontinuitäten aufweist. 

In Verbindung mit der oben genannten Problematik der komplizierten Wahrnehmung von 
Afrodeutschen durch die deutsche Mehrheitsbevölkerung werden ihnen auch sogenannte 
Kulturkonflikte zugeschrieben. Afrodeutsche werden beispielsweise als Menschen in einem 
Dilemma betrachtet, da es ihnen unmöglich wäre, sich für die eine oder andere Kultur zu 
entscheiden. Die Metapher „zwischen den Stühlen sitzen“ wird oft verwendet, um diese 
Zwischenposition zu beschreiben. Diese Annahme eines Kulturkonflikts basiert jedoch auf einer 
statischen Betrachtung des Kulturbegriffs, der durch die Entwicklung der Welt mittlerweile 
überholt ist. Das Bild von „Orientierungslosen“, die zwischen zwei gegensätzlichen Kulturen 
gefangen und somit einem Identitätskonflikt ausgesetzt sind, scheint nicht überzeugend genug zu 
sein, um den Afrodeutschen die deutsche Identität abzusprechen. 

 
3 Vgl. «Jüdischer Mischling»,  https://de.wikipedia.org/wiki/J%C3%BCdischer_Mischling. 

https://de.wikipedia.org/wiki/J%C3%BCdischer_Mischling


92 
 

Akkunda Scientific                                  N°8                                             Juillet 2025 
 

HARAKAWA Massimlawè 
Afrodeutsch-Sein in Deutschland: Identitätsbildung zwischen Selbstbestimmung und Fremdwahrnehmung 

Daher wurde den Afrodeutschen in den letzten drei Jahrzehnten bewusst, dass sie sich nicht 
mehr als „Opfer“ der Kategorisierung durch andere Deutsche betrachten sollten. Aus diesem 
Grund haben sie den Weg ihrer Selbstsuche und Selbstbestimmung eingeschlagen. Diese 
Erkenntnis hat dazu geführt, dass sich Afrodeutsche in den 1980er Jahren in Vereinen 
zusammenschlossen und während der Treffen die Konzepte der Selbstbestimmung und 
Eigenbezeichnung einführten. Diese Vereine trugen zur Entwicklung einer afrodeutschen Identität 
bei. Heute nennen sich die meisten Menschen mit deutsch-afrikanischem Hintergrund „Afro-
Deutsche“ und meinen damit, dass sie als hybride Menschen auch definierbar sind. 

Aus diesen Ausführungen ergibt sich, dass die Spannung zwischen Selbst- und 
Fremdwahrnehmung vor allem durch gesellschaftliche Diskriminierung und Rassismus entsteht, 
weniger durch kulturelle Differenzen an sich. Afrodeutsche fungieren hierbei nicht als passive 
Opfer, sondern als aktive Subjekte, die Strategien entwickeln, um ihre Identität in einem kulturell 
vielfältigen Umfeld positiv zu gestalten. Dank dieser hybriden Identität sind sie in der Lage, neue 
soziokulturelle Räume zu erschaffen und ihre Lebensentwürfe flexibel zu gestalten, was eine 
bedeutende Ressource für ihr Selbstverständnis darstellt. 

Schlussfolgerung 

Der vorliegende Aufsatz hat sich mit der Identitätsbildung von Afrodeutschen in der deutschen 
Gesellschaft im Kontext der Globalisierung und Hybridisierung von Identitäten 
auseinandergesetzt. Die zentrale Fragestellung war, ob es den Afrodeutschen gelingt, eine 
selbstbewusste Identität aufzubauen, obwohl ihre Zugehörigkeit zur deutschen Gesellschaft und 
Kultur ständig in Zweifel gezogen wird. 

Die Arbeit hat gezeigt, dass die globale Migration heute als ein Phänomen der Globalisierung 
betrachtet werden kann, aus dem ethnische und kulturelle Vermischungen entstehen. Aus diesen 
Kombinationen entwickeln sich neue Identitätsformen. Des Weiteren hat die Arbeit demonstriert, 
dass sich in postmigrantischen Gesellschaften ein mehrdimensionales, dezentriertes, 
dynamisches und pluralistisches Verständnis von Kultur, Subjekt und Identität allmählich 
aufdrängt4. An dieser Stelle wurde überzeugend dargelegt, dass Begriffe wie Kultur und Identität 
einer Neubewertung bedürfen und als dynamische Elemente eines Ganzen verstanden werden 
sollten, das sich fortwährend wandeln kann. 

Im Zusammenhang mit den verschiedenen Ausführungen kann festgehalten werden, dass die 
oben angedeutete Grundfrage der Identitätstheorien (nämlich: „Wer bin ich?“) fast immer analog 
zu einer zweiten steht, und zwar zur Frage „Wer bist du?“ Stellt man sich die Frage „Wer bin 
ich?“, so gibt man zugleich zu verstehen, dass man sich im Vergleich zu anderen situieren 
möchte. Die unausgesprochene Frage in diesem Fall wäre dann, „Wer bin ich im Vergleich zu 
den anderen?“. S. Baier (2007, S.27) zufolge impliziert dieser Vergleich mit anderen neben der 
Frage nach sich selbst unbedingt die Frage nach dem „Wer bist du.  

Letztendlich kann aus unserer Arbeit festgehalten, dass Identität als „ein dynamischer, 
transformierbarer Prozess verstanden werden muss, der sowohl individuelle Erfahrungen als 
auch gesellschaftliche Rahmenbedingungen reflektiert“ (vgl. hierzu M. Mayrhofer (2021)). 
Dieses Verständnis des Identitätsbegriffs ermöglicht es auch, stereotype und reduktionistische 
Ansichten über Afrodeutsche abzubauen und die Perspektiven auf ihre Möglichkeiten und 

 
4 Mehr hierzu siehe A. Kalpaka /N. Räthzel (1990, S. 46. 



93 
 

Akkunda Scientific                                  N°8                                             Juillet 2025 
 

HARAKAWA Massimlawè 
Afrodeutsch-Sein in Deutschland: Identitätsbildung zwischen Selbstbestimmung und Fremdwahrnehmung 

Selbstverständnisse zu diversifizieren. Diese Einsichten unterstreichen, wie wichtig es ist, 
ungesunde gesellschaftliche Strukturen zu bekämpfen, die Identitätskonflikte erzeugen, und 
zeigen, wie dringend und notwendig es ist, eine inklusive und anerkennende Gesellschaft zu 
schaffen. 

Bibliografie  

AYDIN Yasar, 2003, Zum Begriff der Hybridität, Hamburg, Hamburger Universitätsbibliothek. 

AZAMEDE Kokou, 2010, Transkulturationen? Ewe-Christen zwischen Deutschland und 
Westafrika. 1884-1939, Stuttgart, Franz Steiner Verlag.  

BAIER Stefan, 2007, Identitätskonstruktionen von Störern und Gestörten Eine quantitativ-
qualitative Untersuchung von Identitätskonstruktionen, Identitätsprojekten und Strategien bei 
Jugendlichen mit Förderschwerpunkt soziale und emotionale Entwicklung, München.  

BHABHA Kharshedji Homi, 2000, Die Verortung der Kultur, Tübingen, Stauffenburg Verlag. 

BOLTEN Jürgen, 2007, Interkulturelle Kompetenz, Erfuhrt, Druckerei Sömmerda GmbH. 

BRONFEN Elisabeth / Marius Benjamin, 1997, «Hybride Kulturen. Einleitung zur 
angloamerikanischen Multikulturalismusdebatte», in BRONFEN Elisabeth. / STEFFEN Therese 
(Hrsg.), 1997, Hybride Kulturen. Beiträge zur anglo-amerikanischen Multikulturalismusdebatte, 
Tübingen, Stauffenburg Verlag, S. 1-29. 

EREL Umut, 2004, «Paradigmen Kultureller Differenz und Hybridität», in Sökefeld, Martin (Hrsg.), 
2004, Jenseits des Paradigmas kultureller Differenz: Neue Perspektiven auf Einwanderer aus der 
Türkei. Kultur und soziale Praxis. Bielefeld, Transcript Verlag, S. 35–51. 

HALL Stuart, 1999, «Ethnizität: Identität und Differenz», in Engelmann Jan (Hrsg.), Die kleinen 
Unterschiede. Der Cultural Studies-Reader, Frankfurt a. Main, S. 83-98. 

HALL Stuart, 2000, «Rassismus als ideologischer Diskurs», in Nora Räthzel (Hrsg.), 2000, 
Theorien über Rassismus, Hamburg, Argument Verlag, S. 7-16.  

HA Kien Nghi, 2009, Unrein und vermischt. Postkoloniale Grenzgänge durch die Kulturgeschichte 
der Hybridität und der kolonialen Rassenbastarde, Bremen, Transcript Verlag.   

HALL Stuart, 1994, Alte und neue Identitäten, alte und neue Ethnizitäten, in Ders.: Ausgewählte 
Schriften. Bd. 2, Hamburg, Argument Verlag, S. 66-86. 

HARAKAWA Massimlawè und SODOTÉ Constant, 2022, «Globalisierung und Bildung 
transnationaler Identitäten. Überlegungen zu identitätsformen im Zeitalter der massiven 
Migrationsbewegungen», in Ðamá Nɩ́naʋ, Revue interdisciplinaire lettres, arts et sciences 
humaines n° 11, Lomé, Université de Lomé, S. 59-77.  

KALPAKA Annita/ RÄTHZEL, Nora, 1990, Die Schwierigkeit nicht rassistisch zu sein, Leer, 
Argument Verlag.  



94 
 

Akkunda Scientific                                  N°8                                             Juillet 2025 
 

HARAKAWA Massimlawè 
Afrodeutsch-Sein in Deutschland: Identitätsbildung zwischen Selbstbestimmung und Fremdwahrnehmung 

LEGGEWIE Claus, 2011, Der Kampf um die europäische Erinnerung: Ein Schlachtfeld wird 
besichtigt, C.H. Beck.  

MAYRHOFER Angela, 2021, Hybride Identitäten: Identitätskonstruktionen junger Afro-
Österreicher*innen zwischen Selbst- und Fremdwahrnehmung, Linz.  

REICHARDT Ulfried, 2010, Globalisierung. Literaturen und Kulturen des Globalen, Berlin. 

SCHMIDT Helmut, 1998, Globalisierung. Politische, ökonomische und kulturelle 
Herausforderungen, Stuttgart, Goldmann Verlag. 

SCHNEIDER Irmela, 1997, «Von der Vielsprachigkeit zur „Kunst der Hybridation“. Diskurse des 
Hybriden», in Dies/ Christian W. Thomsen (Hrsg.), 1997, Hybridkultur: Medien, Netze, Künste, 
Köln, Wienand Verlag, S. 13-66. 

«Schwarz und Deutsch», 2022,  https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/345435/aus-politik-
und-zeitgeschichte-2022/, (12.03.2025).  

«Schwarz und Deutsch», 2022,  https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/345435/aus-politik-
und-zeitgeschichte-2022/, (12.03.2025).  

SÖKEFELD, Martin, 2019, «Fremdheit, Identität und Hybridität», in Antje Röder, Darius Zifonun 
(Hrsg.), 2019, Handbuch Migrationssoziologie, Wiesbaden, Springer, S. 1-23. 

SUNDERMEIER Jörg, 2022, «Die falsche Heimat. Zur Geschichte afrodeutscher 
Besatzungskinder», https://jungle.world/artikel/2002/51/die-falsche-heimat, (22.04.2025).  

TERKESSIDIS Mark, 2010, Interkultur, Suhrkamp Verlag.  

TROJANOW Ilija/HOSKOTÉ Ranjit, 2007, Kampfabsage. Kulturen b ekämpften sich nicht – sie 
fließen zusammen (aus dem Englischen von Heike Schaltterer), München, Fischer 
Taschenbuchverlag.  

WELSCH, Wolfgang, 2009, «Was ist eigentlich Transkulturalität?», in Darowska, Lucyna et. al 
(Hrsg.),2009, Hochschule als transkultureller Raum? Beiträge zu Kultur, Bildung und Differenz. 
Bielefeld, Transcript Verlag, S. 39-66.  

WELSCH Wolfgang, 1997, «Transkulturalität. Zur veränderten Verfassung heutiger Kulturen», in 
SCHNEIDER, Irmela; THOMSEN, Christian (Hrsg.), Hybridkultur. Medien, Netze, Künste, Köln, 
Wienand Verlag, S. 67-90 
 

 

Processus d’évaluation de cet article: 

➢ Date de soumission: 15 mai 2025 
✓ Date d’acceptation: 10 juin 2025 
✓ Date de validation: 15 juillet 2025 

 

https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/345435/aus-politik-und-zeitgeschichte-2022/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/345435/aus-politik-und-zeitgeschichte-2022/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/345435/aus-politik-und-zeitgeschichte-2022/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/345435/aus-politik-und-zeitgeschichte-2022/
https://jungle.world/artikel/2002/51/die-falsche-heimat

