85
Akkunda Scientific N°8 Juillet 2025

Afrodeutsch-Sein in Deutschland: Identitatsbildung zwischen Selbstbestimmung und
Fremdwahrnehmung

HARAKAWA Massimlawé
Enseignant-Chercheur
Maitre-Assistant
Université de Kara (Togo)
Département des Langues Etrangéres Appliquées
eliasharakawa@yahoo.fr

Zusammenfassung: Der vorliegende  Artikel thematisiert die  Problematik  der
Identitatskonstruktion von Afrodeutschen in der deutschen Gesellschaft im Kontext der
Globalisierung und der Hybridisierung von Identitaten. Er demonstriert nicht nur die
Wahrnehmung  Afrodeutscher durch die deutsche Gesellschaft, sondern auch deren
Selbstwahrnehmung und -definition sowie deren Positionierung als vollwertige Birger. Der Artikel
untersucht unter Berufung auf postkoloniale Theorien, wie Afrodeutsche ihre ,hybride* Identitat
innerhalb der deutschen Gesellschaft leben. In diesem Zusammenhang untersucht der Artikel, ob
es ihnen gelingt, ein positives Selbsthild zwischen Selbst- und Fremdwahrnehmung zu etablieren.
Der Aufsatz geht von der Hypothese aus, dass die Fremdwahrehmung durch die weile
Mehrheitsbevolkerung bei Afrodeutschen haufig zu einer Kategorisierung als ,Auslander* oder
,Fremde” flhrt, trotz ihrer deutschen Staatsblrgerschaft und kulturellen Verwurzelung, was das
Zugehdrigkeitsgefihl und die nationale Identifikation erschwert. Daraus ergibt sich, dass
Afrodeutsche spezifische soziale Identitaten entwickeln, die von einer Hybriditat gepragt sind, die
eine nationale deutsche Identitat mit einer Identitat der schwarzen Diaspora verbindet.

Stichworter: Afro-Deutsch, Globalisierung, Migration, Identitatskonstruktion, Hybriditat

Etre Afro-Allemand en Allemagne : construction identitaire entre auto-détermination et
perception des autres

Résumé : Le présent article aborde la problématique de la construction identitaire des Afro-
Allemands dans la société allemande dans le contexte de la mondialisation et de I'hybridation des
identités. Il démontre non seulement la perception des Afro-Allemands par la société allemande,
mais aussi la perception et la définition qu'ils ont d'eux-mémes et leur positionnement en tant que
citoyens a part entiére. En s'appuyant sur les théories postcoloniales, I'article examine comment
les Afro-Allemands vivent leur identité « hybride » au sein de la société allemande. Dans ce
contexte, 'article examine s'ils parviennent a établir une image positive d'eux-mémes entre la
perception de soi et celle des autres. Le travail part de I'hypothése que la perception de I'étranger
par la population blanche majoritaire conduit souvent les Afro-Allemands a étre catégorisés
comme « étrangers » ou « étrangers », malgre leur citoyenneté allemande et leur enracinement
culturel, ce qui rend difficile le sentiment d'appartenance et l'identification nationale. Il en résulte
que les Afro-Allemands développent des identités sociales spécifiques, marquées par une
hybridité qui combine une identité nationale allemande et d'une identité de la diaspora noire.

Mots-clés : Afro-allemand, Mondialisation, Migration, Construction Identitaire, Hybridité

HARAKAWA Massimlawe
Afrodeutsch-Sein in Deutschland: Identitatsbildung zwischen Selbstbestimmung und Fremdwahrnehmung


mailto:eliasharakawa@yahoo.fr

86
Akkunda Scientific N°8 Juillet 2025

Being Afro-German in Germany: identity formation between self-determination and
external perception

Abstract: This article addresses the problem of identity construction of Afro-Germans in German
society in the context of globalization and the hybridization of identities. It demonstrates not only
the perception of Afro-Germans by German society, but also their self-perception and self-
definition as well as their positioning as fully-fledged citizens. Using postcolonial approaches, the
article examines how Afro-Germans live their ‘hybrid’ identity within German society. In this
context, the article examines whether they succeed in establishing a positive self-image between
self-perception and the perception of others. The work is based on the hypothesis that the
perception of others by the white majority population often leads to Afro-Germans being
categorized as “foreigners” or “strangers”, despite their German citizenship and cultural roots,
which makes a sense of belonging and national identification more difficult. we draw the
conclusion that Afro-Germans develop specific social identities, marked by a hybridity that
combines a German national identity with a black diasporic identity.

Keywords: Afro-German, globalisation, migration, identity construction, hybridity

Einleitung

In den letzten drei Jahrzehnten sind Globalisierung, Migration, Kultur und Identitat zu
Schllsselbegriffen geworden, die nicht nur in der Wissenschaft, sondern auch in politischen
Debatten Verwendung finden. Sie haben zur Etablierung von Begriffen wie Multikultur, Interkultur,
Mischkultur, Transkulturalitit und Hybriditdt als soziale Profile von sich wandelnden
postmodernen Gesellschaften beigetragen (vgl. C. Leggewie, 2011; M. Terkessidis, 2010; W.
Welsch, 1997/2009; K. N. Ha, 2009). Daher kann man sagen, dass in den postmodernen
Gesellschaften ein fortwahrender Prozess der Neudefinition des Identitatscodes im Gange ist.

Angesichts der sich verstarkenden Globalisierungsprozesse lasst sich demnach feststellen, dass
die Frage nach der Identitat — sei sie kultureller oder biologischer Natur — nicht nur weiterhin
aktuell ist, sondern auch an Bedeutung gewinnt. In diesem Zusammenhang bilden das
grundlegende Konzept der Identitdt und seine Entwicklung im Zuge der Globalisierung das
zentrale Thema des vorliegenden Artikels. Besondere Aufmerksamkeit gilt dabei dem Prozess
der Hybridisierung von Kulturen und Identitaten, der immer weiter voranschreitet. Laut Harakawa
und Sodoté (2022, S. 59) stellt Hybriditat heutzutage die passende Kategorie fur den Kontakt
zwischen ,Zentrum* und ,Peripherie“ dar. lhnen zufolge beschreibt die Hybriditat die kulturelle
und ethnische Vermischung, die entsteht, wenn das ,Aufen* im Prozess der Migration auf das
Jnnen* trifft, sodass keine Gesellschaft der Postmoderne von kultureller oder ethnischer
Hybriditat verschont bleibt.

In dieser Arbeit wird es deswegen herausgearbeitet, wie gesellschaftliche Veranderungen wie
Hybriditat in postmodernen Gesellschaften eng mit Migrationsbewegungen verknipft sind. Erst
durch Migrationsbewegungen und technologische Innovationen erhélt die Globalisierung ihre
volle Bedeutung. Die Globalisierung hat eine Dynamik erzeugt, die es den Menschen ermdglicht,
verschiedene kulturelle Einflisse zu kombinieren und neue Selbstverstandnisformen zu
entwickeln. Behaupten Lash und Urry (1987) zu Recht, dass ,die postmoderne bzw. postkoloniale

HARAKAWA Massimlawe
Afrodeutsch-Sein in Deutschland: Identitatsbildung zwischen Selbstbestimmung und Fremdwahrnehmung



87
Akkunda Scientific N°8 Juillet 2025

Gesellschaft eine Gesellschaft in Bewegung ist‘, so ist es natlrlich unmdglich, die neuen
|dentitatsformen vom Phanomen der Migration zu trennen. Mobile Praktiken werden aus einer
Vielzahl von Identitatskategorien wie ,Rasse®, Geschlecht und Sexualitdt sowie nach Kriterien
konstruiert und zusammengesetzt, die von ideologisch konstruierten nationalen Identitaten bis hin
zu imaginaren Identitaten reichen.

Aus diesem Grund zielt diese Arbeit darauf ab, einerseits die sogenannten ,reinen* nationalen
Identitaten und andererseits die beanspruchten, zugewiesenen, angenommenen oder
abgelehnten Identitdten im deutschen Kontext zu behandeln. In Deutschland besteht zum
Beispiel ein gewisser Konsens uber die vermeintlich ,einheitliche deutsche Identitat‘. Diskurse
uber ,Andersaussehende® hingegen drehen sich aufgrund spezifischer kdrperlicher Merkmale
oder wegen Hautfarbe und Religion oft um Begriffe wie ,Rasse”, Heimat sowie Zugehdrigkeit
oder Abgrenzung.

Welche Merkmale kennzeichnen unsere globalisierte Welt? Wie entstehen Identitaten in
postmodernen und postkolonialen Gesellschaften? Wie werden Identitaten zwischen Raumen
und Kulturen gebildet? Wie stehen hybride Identitaten zu Nationalidentitaten in Beziehung? Wie
nehmen sich Subjekte wahr, bzw. wie werden Subjekte wahrgenommen, die sich in einem
solchen Gesellschaftstransformationsprozess entwickeln? Was zeichnet sie aus, wie agieren und
reagieren sie auf die Zuschreibungen als ,Hybride*? Wer sind die Afrodeutschen? Wie nehmen
sie ihre Identitat wahr bzw. wie werden sie von der deutschen Mehrheitsgesellschaft
wahrgenommen? Unterscheiden die Afrodeutschen (iberhaupt zwischen zwei differenten, sich
widersprechenden Kulturen?

Aus dieser Fragestellung lassen sich folgende Hypothesen ableiten:

- Afrodeutsche durchlaufen eine doppelte Identitatsbildung, da sie sich sowohl als Teil der
deutschen Gesellschaft als auch als Mitglied der Schwarzen Diasporagemeinschaft
verstehen. Dies stellt einen komplexen Prozess der Selbstverortung und
Selbstbestimmung dar.

- Die Fremdwahrnehmung durch die weille Mehrheitsbevélkerung fuhrt bei Afrodeutschen
haufig zu einer Kategorisierung als ,Auslander” oder ,Fremde*, trotz ihrer deutschen
Staatsbirgerschaft und kulturellen Verwurzelung, was das Zugeharigkeitsgefuhl und die
nationale |dentifikation erschwert.

- Die Identitatsbildung von Afrodeutschen wird durch erlebten Rassismus, soziale
Ausgrenzung und stereotype Zuschreibungen mafgeblich beeinflusst, wobei diese
Fremdzuschreibungen oft im Widerspruch zur eigenen Selbstwahrnehmung stehen und
psychologische Herausforderungen hervorrufen.

Diese Hypothesen bilden die Grundlage fir eine grindliche Untersuchung der Spannungen
zwischen Selbstbestimmung und Fremdwahrnehmung im Identitatsbildungsprozess von
Afrodeutschen in Deutschland.

Diese Leitfragen unserer Arbeit sollen die ,Ausformung® und ,Ausbildung“ von Subjekten unter
postmodernen Auspizien anhand des ldentitatsbegriffs beleuchten. In diesem Beitrag wird ein
Modell von Identitat besprochen, das zwar Elemente bestehender Identitdtskonzepte aufgreift,
aber in seiner Ausgestaltung einen eigenstandigen Charakter hat.

Fir die Behandlung dieses Themas erfordert die Untersuchung den Einsatz postkolonialer
Ansatze zur kulturellen bzw. ethnischen Hybriditat, insbesondere die Uberlegungen des

HARAKAWA Massimlawe
Afrodeutsch-Sein in Deutschland: Identitatsbildung zwischen Selbstbestimmung und Fremdwahrnehmung



88
Akkunda Scientific N°8 Juillet 2025

postkolonialen Theoretikers Stuart Hall, die einen umfassenderen Blick auf die Themen Kultur
und Identitat ermoglichen. Seine Uberlegungen richten sich gegen ein auswegloses ,Entweder-
Oder” (vgl. S. Hall, 1994, 1999, 2000) und bauen statische sowie essentialistische Vorstellungen
von Kultur und Identitat ab. Diese Perspektiven eroffnen den Blick auf flexible Lebensentwiirfe
und soziokulturellen Raume in postkolonialen bzw. postmodernen Gesellschaften.

Um die Forschungsfragen zu beantworten wird im ersten Teil der Arbeit die Problematik der
Hybridisierung von ldentitaten im Kontext globaler Migrationsbewegungen behandelt. Es wird in
diesem Zusammenhang aufgezeigt, dass Hybriditat aus der fortschreitenden Transformation
postkolonialer, postmoderner und zeitgendssischer Gesellschaften resultiert, in denen eine
Neuorientierung des |dentitatscodes erforderlich ist. Im zweiten Teil wird im Rahmen neu durch
Globalisierung und Kulturaustausch entstandener Identitatsformen der besondere Fall der
Identitatskonstruktion von Afrodeutschen in Deutschland behandelt. Dabei werden die Prozesse
der Identitatsbildung von Afrodeutschen differenziert betrachtet und die positiven Aspekte, wie die
Schaffung neuer soziokultureller R&ume, die das Leben in einem kulturell heterogenen Umfeld
mit sich bringen kann werden auch berticksichtigt. Bevor Schlussfolgerungen gezogen werden,
wird demonstriert, wie die Selbstbestimmung der Afrodeutschen als ,hybrid“ beschrieben werden
kann, trotz der standigen Infragestellung ihrer Zugehorigkeit zur deutschen Gesellschaft.

1. Zur Bedeutung des Begriffs ,Identitat“ im Kontext der Migration

Der Identitatsbegriff gehort zu jenen Begriffen, die viel diskutiert werden und trotzdem immer
wieder fur Verwirrung sorgen. Daher entbrennen zahlreiche Debatten um sein Verstandnis. Im
Kontext der Globalisierung und der kulturellen Vermischungen, die postkoloniale bzw.
postmoderne Gesellschaften charakterisieren, hat sich eine Transformationsdynamik von
Identitat entwickelt, die nur schwer aufzuhalten ist. Daher ist das Verstandnis des Begriffs
,ldentitat* im postkolonialen und postmodernen Kontext anders als das klassische Verstandnis
von ldentitat*. Deshalb kann geschlossen werden, dass es heute nahezu unmaglich ist, Uber
Identitat zu sprechen, ohne die Fragen im Zusammenhang mit der globalen Migrations- und
Globalisierungsprozessen zu beriicksichtigen.

Globalisierung ist im Allgemeinen die Schaffung von Verbindungen tber Grenzen und Kulturen
hinweg. R. Hoskoté und I. Trojanow (2007) vertreten demnach die Ansicht, dass Kulturen nicht in
Konflikt miteinander stehen, sondern zusammenflieRen, wie der Untertitel ihres Buches
»Kampfabsage« verdeutlicht. Es kann also gesagt werden, dass die Bildung der Identitat und die
Globalisierung in postmodernen Gesellschaften eng miteinander verknlpft sind, da die
Globalisierung den Multikulturalismus hervorbringt. Letzterer resultiert dann in der Entstehung
hybrider Identitdten. Postmoderne Gesellschaften zeichnen sich also dadurch aus, dass die
Globalisierung den Status der Nationalidentitaten grundlegend verandert.

2. Hybride Identitaten: Hybriditatsdiskurse in (post-) modernen Gesellschaften

»Wir sind kulturelle Mischlinge® (W. Welsch, 1997, S.72). Wolfgang Welsch weist in seinen
Uberlegungen zu gesellschaftlichen Veranderungen mit dieser Behauptung auf die
Transkulturalitdt und die kulturelle Hybridisierung hin, die unsere zeitgendssischen
Gesellschaften pragen. Welschs Konzept der Transkulturalitat unterscheidet sich von dem
traditionellen Kulturkonzept, das von Homogenitat bzw. einer klaren Trennung zwischen
sogenannten ,Rassen* und Kulturen ausgeht und auf der ,Reinheit‘ der ,Rassen” bzw. Kulturen
besteht. Es ist jedoch ein Faktum, dass Kulturen in der (post-)migrantischen Ara eng miteinander
verknUpft und verflochten sind.

HARAKAWA Massimlawe
Afrodeutsch-Sein in Deutschland: Identitatsbildung zwischen Selbstbestimmung und Fremdwahrnehmung



89
Akkunda Scientific N°8 Juillet 2025

Welschs Konzept der Transkulturalitdt zeigt demnach, dass (post-)moderne Gesellschaften
dadurch gekennzeichnet sind, dass viele Menschen ,zweiheimisch“’ geworden sind und somit
unweigerlich auch ,bilingual oder ,hybrid* werden. Aus dieser Perspektive betrachtet, lasst sich
sagen, dass der Mensch der (Post-)Moderne, um mit Irmela Schneider zu reden, in einer
,Hybridkultur* lebt. Hybriditat stelle einen Prozess dar, der sich in kulturellen Artefakten und
Lebensweisen wie ein pragendes Muster manifestiere (vgl. I. Schneider, 1997, S. 47). Welschs
Verstandnis und Entwicklung der Transkulturalitdt bieten die Basis fiir ein neues
Beziehungsmodell zwischen den Kulturen: ,nicht eines der Isolierung und des Konflikts, sondern
eines der Verflechtung, Durchmischung und Gemeinsamkeit. Es fordert Austausch und
Interaktion, nicht Separierung®, immer so W. Welsch (1997, S. 80).

In Anbetracht der letzten markanten Wandlungen des postmodernen Gesellschaftsgefliiges
wurden auch Theorien zum Hybriditatskonzept und weiteren damit verknlpften Begriffen
ausgearbeitet. Vor allem richten sich diese Theorien gegen die Annahme, dass es
Nationalkulturen gebe, die einheitlich seien. Auch postkoloniale Ansétze Uben Kritik an der
angenommenen Homogenitat der Kulturen und heben die Unreinheit aller Kulturen hervor. Es
werden insbesondere der vielschichtige Charakter der gegenwartigen Gesellschaften und die
Entwicklung von Hybrididentitaten betont.

Der Soziologe Hans-Joachim Hoffmann-Nowotny pragte den Begriff des ,Multikulturalismus® im
Kontext der Postkolonialismus-Forschung, die sich zunachst vorwiegend mit hybriden Identitaten
auseinandersetzte. Er wollte damit ein Konzept verstehen, das den mit ,Multikulturalitat
bezeichneten maglichen Zustand einer Einwanderungsgesellschaft als erhaltenswert oder
erstrebenswert darstellt2. Das Konzept der ,Multikulturalitat* beschéftigt sich grundsatzlich mit der
Frage, wie unterschiedliche Kulturen innerhalb derselben Gesellschaft koexistieren kdnnen. Der
Begriff der ,Multikulturalitat” verweist in diesem Sinne auf das Synonym der ,Interkulturalitat”, das
derselben Kategorie zugeordnet werden kann.

In seiner Untersuchung zur Transkulturation von Ewe-Christen in Togo wahrend der deutschen
Kolonialzeit - verknlpft K. Azamede (2010, S. 250) die Konzepte der Multikulturalitat und
Interkulturalitat und stellt die Behauptung auf, dass beide eine neue Dimension des
Kulturverstandnisses ankilndigten. Laut Azamede befasst sich die Multikulturalitit mit den
Problemen, die sich aus dem Zusammenleben verschiedener Kulturen innerhalb einer
Gesellschaft ergeben. Sie behandelt strukturell dieselbe Thematik wie das Konzept der
Interkulturalitat. Unter Berufung auf F. M. Wimmers Arbeit Uber das Konzept der Transkulturalitat
argumentiert Azamede, dass die Begriffe Multikulturalitdt und Interkulturalitdt die Vorstellung
einer Gesellschaft hervorrufen, in der viele verschiedene Kulturen koexistieren konnen. Azamede
erklart weiter, dass das Konzept der Transkulturalitdt Verstandnis und Interaktion und nicht
Trennung fordert.

Im Bereich der Cultural Studies und der Postkolonialismus-Forschung entstand zu Beginn der
1990er Jahre neben dem Begriff der Multikulturalitdt auch die theoretische Auseinandersetzung
mit dem Konzept der ,Globalisierung® im Hinblick auf den Prozess der zunehmenden

' Dieser Begriff ist dem Titel des Buches entnommen worden, das 2006 von Cornelia Spohn herausgegeben wurde.
Hierzu vgl. Cornelia Spohn (Hrsg.), 2006, Zweiheimisch. Bikulturell leben in Deutschland, Hamburg.

2 Ausfihrlich hierzu vgl. Elisabeth Bronfen/Benjamin Marius, 1997, Hybride Kulturen. Einleitung zur
angloamerikanischen Multikulturalismusdebatte, in Dies./Therese Steffen (Hrsg.), (1997, Hybride Kulturen. Beitrége
zur anglo-amerikanischen Multikulturalismusdebatte, Tiibingen, S. 1-29.

HARAKAWA Massimlawe
Afrodeutsch-Sein in Deutschland: Identitatsbildung zwischen Selbstbestimmung und Fremdwahrnehmung



90
Akkunda Scientific N°8 Juillet 2025

Verflechtung von Gesellschaften und Kulturen. Der Soziologe M. v. Elteren (1996) stellt in seinen
Untersuchungen der (post-) modernen und postmigrantischen Gesellschaften fest, dass die
Nationalstaatengrenzen zunehmend an Bedeutung verlieren. Heutzutage sind die Kulturen
verschiedener Lander eng miteinander verbunden. Das gesellschaftliche Leben entwickelt sich
heutzutage Uber die Grenzen der eigenen Region bzw. des eigenen Staates hinaus. Dies
bedeutet, laut U. Reichardt (2010, S.12), dass ,in den vertrauten Rdumen zunehmend ,Fremdes'
anwesend ist“. Unserer Ansicht nach ist es fiir jede Kultur und Gesellschaft in der postmodernen
Welt und der postmigrantischen Gesellschaft notwendig, das ,Fremde’ zu berticksichtigen, da das
Andere mehr eine Bereicherung als eine Bedrohung ist.

Hierbei ist es von Bedeutung, der Frage nachzugehen, wie Zugehdrigkeit und Fremdheit bei
hybriden Subjekten sozial konstruiert werden und welche Mechanismen den Prozessen sozialer
Grenzziehung zugrunde liegen.

3. Afrodeutsche und die Frage der Identitat: zwischen Selbst- und Fremdwahrnehmung

In diesem Abschnitt der Arbeit wird die Fragen der Zugehérigkeit sowie der Selbst- und
Fremdwahrnehmung von Afrodeutschen untersuchen, um neue Einsichten in individuellen
Erfahrungen und Selbstverortungen zu erhalten. Dabei handelt es sich um subjektive
Empfindungen dieser Gruppe von Deutschen hinsichtlich ihres Lebens in einem kulturell
vielfaltigen Umfeld.

Fur Afrodeutsche ist die Frage der Zugehdrigkeit von zentraler Bedeutung und omniprasent, da
stets untersucht wird, wohin bzw. zu wem sie gehdren, und sie sich immer wieder rechtfertigen
mussen, dass sie Teil der deutschen Gesellschaft sind. Im Hinblick auf den Identitatsstatus von
Afrodeutschen ist die zentrale Frage, wie es dazu kommen kann, dass Menschen, die in
Deutschland geboren und aufgewachsen sind und Deutschland als ihre einzige Heimat
betrachten, von der deutschen Mehrheitsgesellschaft nicht als Deutsche wahrgenommen werden.
Bevor jedoch auf diese Frage geantwortet wird, halten wir es jedoch flir wichtig, den Begriff
,Afrodeutsch® zu erlautern. Wer ist dann ,Afrodeutsch® und welche Bedeutung hat diese
Eigenbezeichnung flr die Mehrheit der Deutschen? In wissenschaftlichen Texten und der
offentlichen Diskussion dient der Ausdruck ,Afrodeutsch® zur Beschreibung von Personen, deren
Elternteil aus Deutschland und das andere aus einem afrikanischen Land stammt.

Die in dieser Arbeit behandelten Afrodeutschen sind in Deutschland geboren und aufgewachsen,
sind hierzulande zur Schule gegangen und kennen fast ausschliellich die deutsche Kultur. Sie
haben nur geringe oder sogar keine Kenntnisse uber Afrika oder seine Kultur, und dennoch
werden sie von den meisten Deutschen nicht als ,echte” Deutsche wie sie selbst angesehen.
Demzufolge fuhlen sich die meisten Afrodeutschen, die in Deutschland leben, von der deutschen
Gesellschaft nicht akzeptiert, da sie mit verschiedenen Fremdbezeichnungen auler ,deutsch*
bezeichnet werden. Im besten Fall werden diese Personen als ,Afrikaner®, ,Schwarze®, ,Mulatte*
oder ,Mischlinge* bezeichnet, wahrend im schlimmsten Fall die Begriffe ,Neger* oder
,Negerbastarde® fir sie verwendet werden.

Der Begriff ,Mulatte” bezeichnete vor dem Zweiten Weltkrieg Menschen aus interethnischen
Ehen. Nach dem Zweiten Weltkrieg nahm die Verwendung des Begriffs ,Mulatte” ab, zugunsten
des Begriffs ,Mischlinge®, obwohl beide dieselbe diskriminierende Fremdbezeichnung darstellen.

Ahnlich wie ,Mulatte“ wurde der Begriff ,Mischling* urspriinglich in der Biologie verwendet, um
das Ergebnis einer Kreuzung unterschiedlicher Tierrassen oder Pflanzenarten zu beschreiben.
Wahrend des Kolonialismus sowie spéater der Globalisierung und Hybridisierung der Kulturen

HARAKAWA Massimlawe
Afrodeutsch-Sein in Deutschland: Identitatsbildung zwischen Selbstbestimmung und Fremdwahrnehmung



91
Akkunda Scientific N°8 Juillet 2025

wurde dieser Begriff auf den Menschen angewendet, um Nachkommen zweier ethnisch
unterschiedlicher Elternteile zu kennzeichnen. Im Dritten Reich wurden in Deutschland erstmals
alle Menschen, die jidische Vorfahren hatten, als ,jldische Mischlinge® gekennzeichnet.3 In der
Zeit nach dem Zweiten Weltkrieg wird der Begriff ,Mischlinge vor allem flr Nachkommen
deutscher Frauen und afrikanischer oder afroamerikanischer Soldaten verwendet (Vgl. J.
Sundermeier, 2022). Manche Deutsche benutzen auch heute noch den Ausdruck ,Mischling®, um
biethnische bzw. hybride Mitburger zu kennzeichnen.

Bei der Identitatsbildung von Afrodeutschen ist es problematisch, dass sie so gut wie nie als
fester Bestandteil der deutschen Gesellschaft angesehen werden. Wie bereits oben ausgefihrt,
werden sie trotz ihrer Geburt und/oder Kindheit in Deutschland als ,fremd* oder ,anders*
wahrgenommen. Sie werden meist auf das phénotypische Merkmal der Hautfarbe reduziert, das
gleichzeitig als Indikator fr die Konstruktion ,des Fremden® bzw. ,des Anderen® dient. Dies fuihrt
zu taglichen Erfahrungen mit Rassismus, wie dem Verwehren des Zutritts zu Lokalen mit fiir sie
nicht nachvollziehbaren Grinden, rassistischen Beschimpfungen oder dem aktiven Meiden
korperlicher Nahe in 6ffentlichen Verkehrsmitteln.

Afrodeutsche sind auch im Alltagsleben immer wieder mit Verhandlungen Uber ihre Identitat und
Zugehorigkeit konfrontiert. Sie werden immer wieder mit der scheinbar harmlosen Frage ,Wo
kommst du eigentlich her?* konfrontiert, die sie dazu auffordert, Uber ihre ,wahre* Herkunft
Auskunft zu geben. Sie werden dabei mit stereotypen Vorstellungen und Rassismen uber
,Afrikaner® konfrontiert, die auf die dichotomen ,Schwarz/Weil*-Konstruktionen der Kolonialzeit
zurlickgehen. Diese Darstellungen von Afrikanern sind in den Kopfen vieler Deutscher nach wie
vor verankert und pragen den offentlichen Diskurs (vgl. A. Mayrhofer, 2021, S.76-77).

Daraus geht hervor, dass die meisten Afrodeutschen ihre Kindheit und Jugend hindurch erleben,
als wurden sie von der weillen deutschen Mehrheitsgesellschaft als ,Andere® angesehen und
damit aus der Gesellschaft ausgeschlossen oder an den Rand gedrangt. Heute leben Uber eine
Million Afrodeutsche, afrikanische und afrodiasporische Menschen in Deutschland (statistisches
Bundesamt, 2024). Oft sind ihre Familien hier seit mehreren Generationen ansassig. Trotzdem
sehen sich viele auch heute regelmalig Fragen nach ihrer ,eigentlichen® Herkunft gegenuber
(APuZ, 2022, S.3). Auch im Jahr 2025 ist es fir viele Deutsche nicht selbstverstandlich, hybrid
und deutsch zu sein. Wie bereits betont wurde, 1&sst sich daraus der Schluss ziehen, dass die
Zuschreibung von Fremdheit historische Kontinuitaten aufweist.

In Verbindung mit der oben genannten Problematik der komplizierten Wahrnehmung von
Afrodeutschen durch die deutsche Mehrheitsbevolkerung werden ihnen auch sogenannte
Kulturkonflikte zugeschrieben. Afrodeutsche werden beispielsweise als Menschen in einem
Dilemma betrachtet, da es ihnen unmdoglich ware, sich fiir die eine oder andere Kultur zu
entscheiden. Die Metapher ,zwischen den Stlhlen sitzen“ wird oft verwendet, um diese
Zwischenposition zu beschreiben. Diese Annahme eines Kulturkonflikts basiert jedoch auf einer
statischen Betrachtung des Kulturbegriffs, der durch die Entwicklung der Welt mittlerweile
uberholt ist. Das Bild von ,Orientierungslosen®, die zwischen zwei gegensatzlichen Kulturen
gefangen und somit einem Identitatskonflikt ausgesetzt sind, scheint nicht (iberzeugend genug zu
sein, um den Afrodeutschen die deutsche Identitat abzusprechen.

3 Vgl. «Judischer Mischling», https://de.wikipedia.org/wikilJ%C3%BCdischer_Mischling.

HARAKAWA Massimlawe
Afrodeutsch-Sein in Deutschland: Identitatsbildung zwischen Selbstbestimmung und Fremdwahrnehmung


https://de.wikipedia.org/wiki/J%C3%BCdischer_Mischling

92
Akkunda Scientific N°8 Juillet 2025

Daher wurde den Afrodeutschen in den letzten drei Jahrzehnten bewusst, dass sie sich nicht
mehr als ,Opfer* der Kategorisierung durch andere Deutsche betrachten sollten. Aus diesem
Grund haben sie den Weg ihrer Selbstsuche und Selbstbestimmung eingeschlagen. Diese
Erkenntnis hat dazu gefuhrt, dass sich Afrodeutsche in den 1980er Jahren in Vereinen
zusammenschlossen und wahrend der Treffen die Konzepte der Selbstbestimmung und
Eigenbezeichnung einfiihrten. Diese Vereine trugen zur Entwicklung einer afrodeutschen Identitat
bei. Heute nennen sich die meisten Menschen mit deutsch-afrikanischem Hintergrund ,Afro-
Deutsche® und meinen damit, dass sie als hybride Menschen auch definierbar sind.

Aus diesen Ausfihrungen ergibt sich, dass die Spannung zwischen Selbst- und
Fremdwahrnehmung vor allem durch gesellschaftliche Diskriminierung und Rassismus entsteht,
weniger durch kulturelle Differenzen an sich. Afrodeutsche fungieren hierbei nicht als passive
Opfer, sondern als aktive Subjekte, die Strategien entwickeln, um ihre Identitat in einem kulturell
vielfaltigen Umfeld positiv zu gestalten. Dank dieser hybriden Identitat sind sie in der Lage, neue
soziokulturelle Raume zu erschaffen und ihre Lebensentwirfe flexibel zu gestalten, was eine
bedeutende Ressource flir inr Selbstverstandnis darstellt.

Schlussfolgerung

Der vorliegende Aufsatz hat sich mit der Identitatsbildung von Afrodeutschen in der deutschen
Gesellschaft im Kontext der Globalisierung und Hybridisierung von  Identitaten
auseinandergesetzt. Die zentrale Fragestellung war, ob es den Afrodeutschen gelingt, eine
selbstbewusste Identitat aufzubauen, obwohl ihre Zugehdrigkeit zur deutschen Gesellschaft und
Kultur standig in Zweifel gezogen wird.

Die Arbeit hat gezeigt, dass die globale Migration heute als ein Phdnomen der Globalisierung
betrachtet werden kann, aus dem ethnische und kulturelle Vermischungen entstehen. Aus diesen
Kombinationen entwickeln sich neue Identitdtsformen. Des Weiteren hat die Arbeit demonstriert,
dass sich in postmigrantischen Gesellschaften ein  mehrdimensionales, dezentriertes,
dynamisches und pluralistisches Verstandnis von Kultur, Subjekt und Identitat allmahlich
aufdrangt4. An dieser Stelle wurde Uberzeugend dargelegt, dass Begriffe wie Kultur und Identitat
einer Neubewertung bedirfen und als dynamische Elemente eines Ganzen verstanden werden
sollten, das sich fortwahrend wandeln kann.

Im Zusammenhang mit den verschiedenen Ausflhrungen kann festgehalten werden, dass die
oben angedeutete Grundfrage der Identitatstheorien (namlich: ,Wer bin ich?) fast immer analog
zu einer zweiten steht, und zwar zur Frage ,Wer bist du?“ Stellt man sich die Frage ,Wer bin
ich?*, so gibt man zugleich zu verstehen, dass man sich im Vergleich zu anderen situieren
madchte. Die unausgesprochene Frage in diesem Fall ware dann, ,Wer bin ich im Vergleich zu
den anderen?”. S. Baier (2007, S.27) zufolge impliziert dieser Vergleich mit anderen neben der
Frage nach sich selbst unbedingt die Frage nach dem ,Wer bist du.

Letztendlich kann aus unserer Arbeit festgehalten, dass Identitat als ,ein dynamischer,
transformierbarer Prozess verstanden werden muss, der sowohl individuelle Erfahrungen als
auch gesellschaftliche Rahmenbedingungen reflektiert* (vgl. hierzu M. Mayrhofer (2021)).
Dieses Verstandnis des Identitatsbegriffs ermdglicht es auch, stereotype und reduktionistische
Ansichten Uber Afrodeutsche abzubauen und die Perspektiven auf ihre Mdglichkeiten und

4 Mehr hierzu siehe A. Kalpaka /N. Rathzel (1990, S. 46.

HARAKAWA Massimlawe
Afrodeutsch-Sein in Deutschland: Identitatsbildung zwischen Selbstbestimmung und Fremdwahrnehmung



93
Akkunda Scientific N°8 Juillet 2025

Selbstverstandnisse zu diversifizieren. Diese Einsichten unterstreichen, wie wichtig es ist,
ungesunde gesellschaftliche Strukturen zu bekampfen, die Identitatskonflikte erzeugen, und
zeigen, wie dringend und notwendig es ist, eine inklusive und anerkennende Gesellschaft zu
schaffen.

Bibliografie
AYDIN Yasar, 2003, Zum Begriff der Hybriditét, Hamburg, Hamburger Universitatsbibliothek.

AZAMEDE Kokou, 2010, Transkulturationen? Ewe-Christen zwischen Deutschland und
Westafrika. 1864-1939, Stuttgart, Franz Steiner Verlag.

BAIER Stefan, 2007, Identitatskonstruktionen von Stérern und Gestérten Eine quantitativ-
qualitative Untersuchung von Identitétskonstruktionen, Identitatsprojekten und Strategien bei
Jugendlichen mit Férderschwerpunkt soziale und emotionale Entwicklung, Minchen.

BHABHA Kharshedji Homi, 2000, Die Verortung der Kultur, Tibingen, Stauffenburg Verlag.
BOLTEN Jirgen, 2007, Interkulturelle Kompetenz, Erfuhrt, Druckerei Sommerda GmbH.

BRONFEN Elisabeth / Marius Benjamin, 1997, «Hybride Kulturen. Einleitung zur
angloamerikanischen Multikulturalismusdebatte», in BRONFEN Elisabeth. / STEFFEN Therese
(Hrsg.), 1997, Hybride Kulturen. Beitrdge zur anglo-amerikanischen Multikulturalismusdebatte,
Tubingen, Stauffenburg Verlag, S. 1-29.

EREL Umut, 2004, «Paradigmen Kultureller Differenz und Hybriditét», in Sdkefeld, Martin (Hrsg.),
2004, Jenseits des Paradigmas kultureller Differenz: Neue Perspektiven auf Einwanderer aus der
Tlirkei. Kultur und soziale Praxis. Bielefeld, Transcript Verlag, S. 35-51.

HALL Stuart, 1999, «Ethnizitat: |dentitat und Differenzy, in Engelmann Jan (Hrsg.), Die kleinen
Unterschiede. Der Cultural Studies-Reader, Frankfurt a. Main, S. 83-98.

HALL Stuart, 2000, «Rassismus als ideologischer Diskurs», in Nora Rathzel (Hrsg.), 2000,
Theorien (ber Rassismus, Hamburg, Argument Verlag, S. 7-16.

HA Kien Nghi, 2009, Unrein und vermischt. Postkoloniale Grenzgénge durch die Kulturgeschichte
der Hybriditét und der kolonialen Rassenbastarde, Bremen, Transcript Verlag.

HALL Stuart, 1994, Alte und neue Identitéten, alte und neue Ethnizitéten, in Ders.: Ausgewéhite
Schriften. Bd. 2, Hamburg, Argument Verlag, S. 66-86.

HARAKAWA Massimlawe und SODOTE Constant, 2022, «Globalisierung und Bildung
transnationaler Identitdten. Uberlegungen zu identitatsformen im Zeitalter der massiven
Migrationsbewegungen», in Dama Ninav, Revue interdisciplinaire lettres, arts et sciences
humaines n° 11, Lomé, Université de Lomé, S. 59-77.

KALPAKA Annita/ RATHZEL, Nora, 1990, Die Schwierigkeit nicht rassistisch zu sein, Leer,
Argument Verlag.

HARAKAWA Massimlawe
Afrodeutsch-Sein in Deutschland: Identitatsbildung zwischen Selbstbestimmung und Fremdwahrnehmung



94
Akkunda Scientific N°8 Juillet 2025

LEGGEWIE Claus, 2011, Der Kampf um die européische Erinnerung: Ein Schlachtfeld wird
besichtigt, C.H. Beck.

MAYRHOFER Angela, 2021, Hybride Identitéten: Identitétskonstruktionen junger Afro-
Osterreicher*innen zwischen Selbst- und Fremdwahrmehmung, Linz.

REICHARDT Ulfried, 2010, Globalisierung. Literaturen und Kulturen des Globalen, Berlin.

SCHMIDT  Helmut, 1998, Globalisierung.  Politische,  dkonomische und kulturelle
Herausforderungen, Stuttgart, Goldmann Verlag.

SCHNEIDER Irmela, 1997, «Von der Vielsprachigkeit zur ,Kunst der Hybridation®. Diskurse des
Hybriden», in Dies/ Christian W. Thomsen (Hrsg.), 1997, Hybridkultur: Medien, Netze, Kiinste,
Kélin, Wienand Verlag, S. 13-66.

«Schwarz und Deutschy», 2022, https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/345435/aus-politik-
und-zeitgeschichte-2022/, (12.03.2025).

«Schwarz und Deutschy», 2022, https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/345435/aus-politik-
und-zeitgeschichte-2022/, (12.03.2025).

SOKEFELD, Martin, 2019, «Fremdheit, Identitat und Hybriditét», in Antje Réder, Darius Zifonun
(Hrsg.), 2019, Handbuch Migrationssoziologie, Wiesbaden, Springer, S. 1-23.

SUNDERMEIER Jorg, 2022, «Die falsche Heimat. Zur Geschichte afrodeutscher
Besatzungskinder», https://jungle.world/artikel/2002/51/die-falsche-heimat, (22.04.2025).

TERKESSIDIS Mark, 2010, Interkultur, Suhrkamp Verlag.

TROJANOW llja/HOSKOTE Ranijit, 2007, Kampfabsage. Kulturen b ekémpften sich nicht — sie
flieBen zusammen (aus dem Englischen von Heike Schaltterer), Minchen, Fischer
Taschenbuchverlag.

WELSCH, Wolfgang, 2009, «Was ist eigentlich Transkulturalitét?», in Darowska, Lucyna et. al
(Hrsg.),2009, Hochschule als transkultureller Raum? Beitrdge zu Kultur, Bildung und Differenz.
Bielefeld, Transcript Verlag, S. 39-66.

WELSCH Wolfgang, 1997, «Transkulturalitét. Zur verénderten Verfassung heutiger Kulturen, in
SCHNEIDER, Irmela; THOMSEN, Christian (Hrsg.), Hybridkultur. Medien, Netze, Kiinste, Koln,
Wienand Verlag, S. 67-90

Processus d’évaluation de cet article:
> Date de soumission: 15 mai 2025
v" Date de validation: 15 juillet 2025

HARAKAWA Massimlawe
Afrodeutsch-Sein in Deutschland: Identitatsbildung zwischen Selbstbestimmung und Fremdwahrnehmung


https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/345435/aus-politik-und-zeitgeschichte-2022/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/345435/aus-politik-und-zeitgeschichte-2022/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/345435/aus-politik-und-zeitgeschichte-2022/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/345435/aus-politik-und-zeitgeschichte-2022/
https://jungle.world/artikel/2002/51/die-falsche-heimat

