
267 
 

Akkunda Scientific                                  N°8                                             Juillet 2025 
 

KOUAKOU Adja Doubia Angèle 
La gestion des conflits intercommunautaires dans le Bron Gyaman : des origines à nos jours 

La gestion des conflits intercommunautaires dans le Bron Gyaman : des origines à nos 
jours 

KOUAKOU Adja Doubia Angèle 
Enseignante-Chercheure 

Assistante 
Université Alassane Ouattara, Bouaké (Côte d´Ivoire) 

Département d’Histoire   
kouakoudoubia1@gmail.com  

 

Résumé: La cohabitation entre plusieurs groupes ethniques occasionne par moment des conflits. 
C’est pourquoi, des valeurs traditionnelles multiséculaires présentant un ensemble de pratiques, 
ont été mises en place par les ancêtres fondateurs du Bron Gyaman pour juguler tous ces conflits. 
Avec la colonisation, suivie de l’indépendance, on a assisté à une introduction d’un système 
judiciaire carrément à l’opposé de la première qui a nécessairement affaibli, voire détruit le code 
ancien de gestion de conflits. En dépit de cela, les mécanismes traditionnels de règlement des 
conflits ont survécu. Car, au-delà de rendre justice, elles renforcent les liens communautaires. 
L’objectif de cet article est de mettre en exergue le fonctionnement de ces mécanismes et les 
acteurs qui les animent afin d’évaluer leur légitimité, surtout leur opérationnalité pour répondre aux 
besoins de sécurité des populations. Pour faire ce travail, nous avons exploité des sources orales 
ainsi que des ouvrages et des articles scientifiques.  

Mots clés: Alliances inter ethniques, Mécanismes traditionnels, Justice traditionnelle, Justice 
moderne, Gestion de conflit 

 

Inter-community conflict management in the Bron Gyaman: from its origins to the present 
day 

Abstract: The cohabitation of several ethnic groups sometimes leads to conflict. That's why the 
Bron Gyaman's founding ancestors established centuries-old traditional values and practices to 
curb these conflicts. Colonization, followed by independence, saw the introduction of a judicial 
system that was the exact opposite of the former, and necessarily weakened or even destroyed 
the ancient code of conflict management. Despite this, traditional conflict resolution mechanisms 
have survived. For, beyond dispensing justice, they strengthen community ties. The aim of this 
article is to highlight the functioning of these mechanisms and the actors who drive them, in order 
to assess their legitimacy and, above all, their operationality in meeting people's security needs. 
To do this, we have drawn on oral sources as well as scientific books and articles. 

Keywords: Inter-ethnic alliances, Traditional mechanisms, Traditional justice, Modern justice, 
Conflict management.  

  

mailto:kouakoudoubia1@gmail.com


268 
 

Akkunda Scientific                                  N°8                                             Juillet 2025 
 

KOUAKOU Adja Doubia Angèle 
La gestion des conflits intercommunautaires dans le Bron Gyaman : des origines à nos jours 

Introduction 

Le royaume Bron Gyaman (E. Terray, 1995, p. 215)1, situé au nord-est de la Côte d’Ivoire, à 
l’interface de la savane et de la forêt, de la grande famille des Akan, de celle des Gur et des Mandé, 
est une mosaïque ethnique. Les Bron cohabitent avec les Nafana, Koulango, Agni, Degha, Malinké, 
Lobi, Noumou, Gbin, etc. (Cf. L. Tauxier, 1921, p. 363). Depuis l’époque précoloniale, ces peuples 
ont tissé des liens fraternels, mis en place un code de conduite et des mécanismes de gestion des 
conflits permettant de vivre dans le respect, l’entraide et l’harmonie.  

Avec l’avènement de la colonisation puis de l’indépendance, on a assisté à un chamboulement et 
une dégradation des structures traditionnelles dans leur ensemble. Aux anciennes pratiques et au 
système de gestion, se sont substitués de nouvelles créant du coup, de nouvelles personnalités 
avec de nouvelles manières de penser, de faire et d’agir. Au cours des années 1990, la Côte 
d’Ivoire a été confrontée à des changements socioéconomiques majeurs qui ont conduit à des 
crises internes entre ses différents membres. Cette crise exacerbée au début des années 2000 
avec la crise politique, a atteint son apogée avec des tensions sociales et communautaires. Cette 
situation délétère a connu son paroxysme en 2010, puis en 2020 avec une crise postélectorale qui 
a ébranlé les bases du pays et occasionné des déplacements tant à l’intérieur qu’à l’extérieur. C’est 
dans ce contexte de dégradation de la puissance publique que les autorités traditionnelles 
essayent tant bien que mal de gérer les conflits dans le royaume Bron Gyaman.  

Ainsi, ayant dépassé le simple point de vue politique, les crises ivoiriennes se sont imbriquées 
dans le microcosme de la quête de l’identité humaine, culturelle et sociale. Dans ce contexte, 
comment les autorités traditionnelles locales s’y prennent pour résoudre les conflits qui 
interviennent dans le pays Bron ? Cette question essentielle dégage autour d’elle une série de 
questions secondaires : quelle est la particularité de la procédure de gestion de conflit chez les 
Bron ? Les mécanismes de gestion de conflits dans cet espace s’adaptent-ils aux réalités du 
monde contemporain ? Comment les Bron arrivent-ils à canaliser les conflits et à maintenir une 
paix relative dans leur espace ? 

L’objectif de cette communication est de mettre en exergue la singularité de cette région à travers 
les mécanismes de gestion de conflits. Pour répondre à ces différentes préoccupations, des 
enquêtes orales ont été menées auprès de certaines personnalités du pays Bron. Au-delà des 
enquêtes, nous avons eu recours à une documentation diversifiée. Ce présent article s’articule 
autour de deux parties essentielles. Nous présentons dans la première partie les alliances 
intercommunautaires et les pactes de non-agression puis dans la seconde, nous mettons en 
lumière la consolidation du lien social.  

1. Les alliances intercommunautaires et les pactes de non-agression dans le Bron 
Gyaman 

Les alliances intercommunautaires et les pactes de non-agression sont des mécanismes qui relient 
les peuples et les maintiennent soudés à travers un code de conduite multiséculaire. Les 
communautés interagissent dans le Bron Gyaman grâce à un système de résolution de conflit 
d'usage basé sur des codes traditionnels. 

 
1 Il comprend cinq (5) provinces à savoir : Ahinninfié, Pinango, Akydom, Foumassa et Angobia. 



269 
 

Akkunda Scientific                                  N°8                                             Juillet 2025 
 

KOUAKOU Adja Doubia Angèle 
La gestion des conflits intercommunautaires dans le Bron Gyaman : des origines à nos jours 

1.1. Les pactes séculaires entre les communautés ethniques en pays Bron  

A la suite de batailles territoriales ou de partenariats divers, les communautés ethniques ont établi 
des règles de vie et des alliances. Les rôles joués de gré ou de force par ces groupes ethniques 
ont été déterminants pour l’établissement et le rayonnement du royaume Bron en Côte d’Ivoire. En 
guise de récompense, les ancêtres des Bron ont signé des pactes de non-agression, des pactes 
d’amitié, de fidélité, de protection et de loyauté avec ces différents partenaires ethniques de la 
région du Gontougo et d’ailleurs. À travers des alliances ou des contrats, les ancêtres des différents 
groupes ethniques ont pris des engagements mutuels qui ont pour but de favoriser une vie 
harmonieuse entre les peuples pour l’éternité2. Ces alliances interethniques dans le Bron Gyaman 
trouvent donc leurs fondements dans des faits historiques représentés par les ancêtres fondateurs. 
Les alliances entre les groupes (Bron, Nafana, Koulango, Agni, Degha, Malinké, Noumou, Gbin) 
favorisent et recommandent des relations conviviales tout en instituant un pacte de non-agression 
et de paix perpétuelle.  

Pour la prévention des conflits intercommunautaires, des relations interpersonnelles propices aux 
négociations sont établies entre les chefs de chaque communauté, notamment par le biais des 
alliances, de l’échange, de présents et aussi par le mariage. Ces alliances solidement insérées 
dans la trame des relations sociales sont des outils efficaces de gestion des conflits. Elles 
fonctionnent comme un mécanisme d’identification mutuelle où la déclinaison des identités 
ethniques permet à bien des égards, de fluidifier les rapports et d’apaiser des tensions entre les 
ethnies. Même dans les administrations publiques ou privées dits « modernes », les alliances 
favorisent des rapports moins rigides.  

Outre cela, il faut signaler que les alliances à plaisanterie3 existent entre les communautés du pays 
Bron. Grâce à cette alliance, l’on peut utiliser l’humour ou la taquinerie pour entretenir ou maintenir 
des relations cordiales avec son allié sans que cela ne cause de conflits. Ainsi, grâce aux alliances 
intercommunautaires, un Nafana peut taquiner jusqu’à l’énervement un Bron sans que cela ne 
pose le moindre problème. Le pacte de non-agression les contraint à rester courtois quel que soit 
les situations ; si d’aventure une offense est commise, il leur ait recommandé de faire amende 
honorable afin d’éviter de mettre á mal la cohésion sociale.  

Les Bron conquérants ont instauré des rapports de bon voisinage en intégrant les autres membres 
des communautés dans le fonctionnement du royaume. Ces derniers sont parfois des acteurs 
importants dans la gestion des conflits. Il existe en effet, des peuples auprès de qui, les repris de 
justice, les accusés ou les condamnés à « mort » peuvent se rendre pour échapper à une 
condamnation ou à une mort certaine (les Barbor, les Noumou, les Koulango, …)4.Quel que soit le 
statut de l’individu qui intervient dans le règlement de conflits, il le fait au nom du chef de sa 
communauté, des liens d’alliance et d’amitié qui les lient.  

 

2 Entretien en Français avec Nanan Adou Bibi II, plus de 60 ans, chef de la province du Pinango, ministre de la 
défense du royaume Bron, Lundi 23 Août 2021, à Bondoukou de 15h51 à 16h 40. 
3 Les alliances à plaisanterie sont des mécanismes sociaux de prévention, de médiation/conciliation et de résolution 
des conflits, qui renvoient à un pacte d’amitié et de non-agression entre différents clans, castes et ethnies. « L’alliance 
à plaisanterie », qui se déroule entre patronymes de différents groupes ethniques. 
4 Entretien en français avec Kouamé Adjemane, 70 ans environ, enseignant à la retraite, passionné de culture, Tanda, 
dimanche 22 Août 2021, de 10h50 à 14h.  



270 
 

Akkunda Scientific                                  N°8                                             Juillet 2025 
 

KOUAKOU Adja Doubia Angèle 
La gestion des conflits intercommunautaires dans le Bron Gyaman : des origines à nos jours 

En dehors de ceux-ci, il y a des personnalités politiques et religieuses qui interviennent également 
dans la gestion de conflits ; soit pour interrompre, ou pour surseoir à une procédure judiciaire en 
cours. Ces personnalités sont (l’imam de Bondoukou, la reine mère, le Tchanmin, le 
tambourinaire5…). Lorsqu’une victime ou un coupable fait appel à la reine mère, elle intervient pour 
aider à résoudre le problème existant. Son titre de seconde personnalité du trône, lui donne le 
pouvoir de régler les conflits de tous genres. Il en est de même pour le « Tchanmin », porte-parole 
du roi ou du chef, pour le Tambourinaire, gardien des légendes de l’histoire du royaume.  

En ce qui concerne l’imam de Bondoukou, responsable de la communauté musulmane, il joue un 
rôle essentiel pour la stabilité du pays bron. Grâce à une politique d’entente et de coopération avec 
les Bron, les conseillers musulmans ont été associés à la protection du royaume depuis le temps 
de Séku Watara, dans les années 1700. C’est donc par reconnaissance et par amitié, que le peuple 
bron a gardé un lien particulier avec les descendants de Kong et la communauté dioula de 
Bondoukou. Selon la tradition, l’imam de Bondoukou est considéré comme « la femme du roi ». Ce 
dernier fait partie des intercesseurs auprès des autorités traditionnelles chaque fois que des conflits 
opposent les Bron à d’autres communautés et vice-versa. Ainsi, tout comme l’imam, plusieurs 
acteurs interviennent dans le rétablissement de l’ordre et le maintien de la paix6. 

C’est dans ce cadre que A. Francis, (2003, p.384-385) affirme que c’est autour de systèmes de 
références, de valeurs, de pratiques, de personnages et de symboles communs que sont inculqués 
aux membres de la communauté, le jeu de la socialisation. Ce qui fait dire à P. Kipré (2003, p.134-
136) que l’histoire de la communauté revêt une importance particulière qu’il faut s’approprier. 
Chaque fois que de besoin, les peuples du pays bron font recours aux mécanismes traditionnels 
de gestion des conflits pour rétablir l’ordre. Ce qui caractérise ces rapports d’amitié et de non-
agression entre les communautés, c’est moins la condamnation de l’une des parties en conflit que 
la recherche d’un consensus afin d’assurer et de maintenir la stabilité au sein du corps social. En 
conséquence, les mécanismes traditionnels de résolution de conflits mis en place par les groupes 
ethniques, impliquent fréquemment la mise en œuvre d’une réparation ou d’un dédommagement 
pour les victimes, souvent de nature collective et prévoyant des travaux d’intérêt général. De ce 
point de vue, on se trouve en présence de mécanismes dont la vocation est avant tout, 
restauratrice.  

1.2. Mécanismes traditionnels de gestion politique des conflits intercommunautaires   

Lorsque les peuples sont confrontés à des situations conflictuelles, peu importe leur gravité, les 
mécanismes traditionnels de gestion des conflits fondés sur une expertise coutumière, participent 
à assurer l’équilibre social. L’imam de Bondoukou intervient dans la gestion des conflits entre les 
Bron, les Koulango et toute autre ethnie comme intercesseur à la demande de l’un des 
protagonistes. Par les pouvoirs qui lui sont conférés par les alliances, son intervention doit en 
principe suffire à calmer les tensions.  

De même, entre les différentes communautés malinkés, il jouit d’une grande notoriété qui dépasse 
le cadre traditionnel et religieux et s’étend jusqu’au cadre moderne7. Lorsqu’un problème d’une 

 
5 Le nom que porte le porte-parole du roi, du chef. 
6 Entretien en Français avec Nanan Adou Bibi II, plus de 60 ans, chef de la province du Pinango, ministre de la 
défense du royaume Bron, Lundi 23 Août 2021, à Bondoukou de 15h51 à 16h 40. 
7 Entretien en français avec imam Timité Ahmed Koudouss, 1er adjoint au grand imam de Bondoukou, Bintou Ouattara, 
fidèle musulmane, mardi, 17 août 2021, de 13h23 à 13h55 à Bondoukou. 



271 
 

Akkunda Scientific                                  N°8                                             Juillet 2025 
 

KOUAKOU Adja Doubia Angèle 
La gestion des conflits intercommunautaires dans le Bron Gyaman : des origines à nos jours 

certaine ampleur survient entre un Nafana et un Koulango ou entre un Bron et un Malinké ou encore 
avec un Degha par exemple ; et que malgré les interventions des chefs de famille et de quartier, 
aucune solution n’est trouvée ; si l’on le porte devant la justice moderne, l’imam peut plaider auprès 
du procureur afin qu’il suspende la procédure, le temps de trouver une solution à l’amiable8. Le 
procureur n’est pas obligé, mais très souvent, il accepte de le faire pour la bonne marche de la 
communauté. 

Pour certains conflits qui opposent des fidèles musulmans de même communauté ou de 
communautés ethniques différentes, les chefs traditionnels très souvent, font appel à l’imam de 
Bondoukou qui est plus apte à trouver une solution. Invités à s’expliquer devant l’imam et sa suite, 
l’on rappelle aux protagonistes les préceptes religieux, la présence de Dieu et leur obligation de le 
craindre pour espérer le salut. Si malgré tout, l’accusé ne reconnaît pas sa faute, l’on le contraint 
à dédommager la victime en impliquant sa famille. En principe pour des personnes imprégnées de 
valeurs morales partagées par l’ensemble de la société, les sanctions devaient être effectuées 
sans encombre pour restaurer le climat de paix9.  

Quant aux chefs traditionnels et à toutes autres personnalités importantes10, la légitimité, dont ils 
jouissent dans leur communauté, octroie à leur parole, une grande valeur. C’est dans cette logique 
que la reine mère chez les Bron, comme chez les Koulango et les Nafana, s’oblige à instaurer 
chaque fois que cela est nécessaire la paix, la concorde, la solidarité et l’entraide à titre préventif 
à travers des actions quotidiennes. Pour se faire, la reine mère préside certains conseils chargés 
de régler les conflits et différends pouvant opposer des familles, des clans et des villages. Ces 
conflits, qui pour la plupart tirent leur source du passé, demandent une certaine connaissance des 
faits et de l’histoire pour apporter une solution appropriée11.  

En vertu de leur qualité d’autorité traditionnelle et religieuse, ayant fait le serment aux ancêtres et 
à Dieu de veiller à la concorde, à la justice et à la paix dans leur société, des hommes et des 
femmes usant de ce privilège, participent à la bonne gouvernance de leur communauté. Par 
ailleurs, les personnes mandatées par la tradition pour intercéder en faveur d’une réconciliation, 
usent de leur crédit auprès des autorités et membres de la communauté pour apporter des 
solutions aux problèmes rencontrés. En effet, lorsqu’un conflit éclate entre deux communautés, il 
suffit que l’une des communautés implique l’allié de l’autre pour qu’une solution à l’amiable soit 
envisagée et acceptée de tous. Concrètement si des Nafana et des Dégha sont en conflit, il suffit 
que l’un des deux, implique les Bron pour que la tension baisse et qu’une solution soit trouvée. Les 
Bron sont les alliés des deux groupes ethniques. Par ces alliances scellées entre leurs ancêtres, 
les uns ont obligation d’apporter assistance aux autres. En retour, ces derniers ont le devoir de 
pardonner pour ne pas porter atteinte à la cohésion sociale. 

 
8 Entretien en français avec Gaoussou Ouattara, chef Kabla, Kouadio Amadou Ouattara, fidèle musulman, mardi, 17 
août 2021 de 16h33 à 17h à Bondoukou. 
9 Entretien en français avec imam Timité Ahmed Koudouss, 1er adjoint au grand imam de Bondoukou, Bintou Ouattara, 
fidèle musulmane, mardi, 17 août 2021, de 13h23 à 13h55 à Bondoukou. 
10 Ces personnalités sont les dépositaires des us et coutumes ; ainsi, elles apportent des arguments incontestables en 
tant que témoin de référence de la tradition. 
11 Entretien en français et en bron avec Kouamé Adjemane, 70 ans environ, enseignant à la retraite, passionné de  
culture, Tanda, Dimanche 22 Août 2021, de 10h50 à 14h ; Nanan Kouassi Théa, plus de 70 ans, Chef du village  
de Kokosua n02 au Ghana, Bondoukou, le jeudi 14 juin 2018, de 11h à 13h ; le vendredi 15 Juin au 23 Juin 2018 
 à Kokosua. 



272 
 

Akkunda Scientific                                  N°8                                             Juillet 2025 
 

KOUAKOU Adja Doubia Angèle 
La gestion des conflits intercommunautaires dans le Bron Gyaman : des origines à nos jours 

En dehors de ces catégories de personnes, on note l’intervention des femmes d’un certain âge 
dans le règlement des conflits. Avec l’âge, les femmes accèdent à certaines responsabilités 
sociales et politiques (A. Alland, 1984, p. 193). Elles assistent et aident les autorités traditionnelles 
et familiales à trouver des solutions aux conflits.  

Quant aux problèmes nés des suites d’homicide, s’ils ne sont pas bien gérés, ils peuvent causer 
des dommages très graves comme des vengeances interminables. Pour Nanan Boaki, lorsqu’il y 
a homicide dans le droit Bron, quel que soit l’âge du coupable, l’on se réfère toujours à son père 
ou à son représentant. Le père est considéré comme le responsable de l’acte posé, c’est pourquoi 
la victime ou les victimes se réfère (ent) au père. Ce dernier informé de l’acte posé par sa 
progéniture, approche les intercesseurs du royaume ou les alliés des victimes pour implorer sa 
cause12. Si la victime est un Malinké tué par un Koulango, les accusés vont approcher les Bron 
pour plaider leur cause auprès des Malinké. L’imam de Bondoukou est obligé d’accepter le 
plaidoyer du roi, « son époux ». Néanmoins, l’accusé est sermonné et sommé de ne plus reprendre 
cet acte répréhensible au risque de mettre en péril la cohésion que les ancêtres ont bâti au péril 
de leur vie. Des sacrifices sont effectués par les accusés pour réparer et rétablir l’ordre13. Il en est 
de même pour les vols.  

Par contre, si l’auteur de l’acte a un haut rang dans la société, on se réfère au chef de quartier, du 
village, du canton, de la province, etc. Selon la gravité des actes et le statut de la personne 
offensée, on trouve toujours un intercesseur pour plaider sa cause. La présence de l’intercesseur 
ou de l’allié, résout de moitié le problème avant même de l’aborder. Avant de débuter le règlement 
d’un conflit, l’on invoque Dieu, les esprits et les ancêtres. Ces entités sont prises à témoin dans la 
gestion des conflits. Cette dimension sacrée découle d’une perception partagée du conflit comme 
élément de désordre non seulement social mais aussi spirituel.  

1.3. Les rituels de rétablissement de l’ordre social  

La dimension rituelle utilisée dans le règlement des conflits revêt une importance symbolique et 
fondamentale. Le recours aux mécanismes traditionnels est couramment accompagné d’une 
gestuelle ritualisée (musiques, sacrifices, chants ou danses) qui ponctuent les discours des 
autorités traditionnelles. Lorsque des mutations socioéconomiques et politiques importantes 
menacent la vie et la stabilité des peuples, des rituels sont faits pour conjurer le mauvais sort et 
apporter la paix. Les décisions prises d’un commun accord, sont ainsi confirmées par les 
participations publiques ou privées aux rituels de purification et de réintégration. À ce niveau, les 
femmes jouent un rôle essentiel pour conjurer les mauvais esprits14.  

En pays Bron, la reine mère est la grande officiante du rituel d’exorcisme des femmes. Elle veille 
à la sécurité sociale (maladies, grandes sécheresses, pénuries d’eau, famine…) aux côtés du roi 
à travers des cérémonies d’imploration ou d’exorcisation. Pour parer aux catastrophes ou aux 
calamités de tous ordres, la reine mère soutenue par son conseil, conjure le mauvais sort à travers 

 
12 Entretien en français avec Nanan Boaki, 70 ans environ, chef de province du Foumassa, Tanda, le  
Dimanche 22 Août 2021, de 10h50 à 14h. 
13 Entretien en français avec Gaoussou Ouattara, chef Kabla, Kouadio Amadou Ouattara, fidèle musulman, mardi, 17 
août 2021 de 16h33 à 17h à Bondoukou 
14 Entretien en Koulango avec Nanan Ahingoua Adja Badou, plus de 60 ans, reine mère de la province Angobia, Tièdio, 
Samedi, 25 Mai 2019, de 11h03-13h00. 



273 
 

Akkunda Scientific                                  N°8                                             Juillet 2025 
 

KOUAKOU Adja Doubia Angèle 
La gestion des conflits intercommunautaires dans le Bron Gyaman : des origines à nos jours 

des cérémonies et des sacrifices d’adoration aux mânes afin d’avoir leurs bénédictions pour le bien 
être de toute la communauté15.  

Chez les Koulango également, la femme âgée joue un rôle très important. Lorsqu’il y a des décès 
à répétition dans une famille, le chef de famille fait des sacrifices aux ancêtres dans la maison de 
la femme, la plus âgée (L. Tauxier, 1921, p. 172). Pour attirer le bonheur, les bonnes récoltes et 
favoriser l’épanouissement des familles, des sacrifices étaient faits dans les mêmes conditions. En 
effet, les catastrophes naturelles sont très souvent à l’origine de confrontation entre les 
communautés et l’absence de ressources nécessaires à la survie de ces communautés entraine 
parfois des guerres. C’est à elles (femmes âgées) qu’il revenait de prendre en main la survie de la 
société en faisant appel aux forces occultes. Ces rituels se font également chez les Degha, les 
Nafana, etc. Ainsi, plusieurs mécanismes religieux sont utilisés par les communautés pour 
régulariser la vie sociale et favoriser son l’équilibre. Par ces rites, les liens fraternels et d’amitiés 
sont préservés entre les communautés. En effet, ces liens historiques qui favorisent les rapports 
d’amitié et de respect mutuel entre les communautés sont une richesse pour cette région. 
Cependant, avec les évolutions et mutations en cours, les mécanismes traditionnels pourront-ils 
continuer d’apaiser les tensions et conflits entre les communautés ? 

2. Consolidation du lien social : une nécessité chez les Bron  

Plusieurs décennies après les indépendances, la justice traditionnelle est toujours en vigueur, la 
justice moderne occidentale ne l’a pas totalement submergé, bien au contraire, on la voit s’inviter 
dans la vie de tous les jours et même, dans les tribunaux modernes. Les autorités administratives 
et particulièrement celles du Bron Gyaman y accordent un certain intérêt. C’est dans ce contexte 
que la loi n0 2014-428 portant Statut des rois et chefs traditionnels a été élaborée pour donner 
entre autres, une place de choix à la justice traditionnelle. Cependant pourrait-elle venir à bout de 
tous les conflits quand la loi moderne et la réalité politique sont à certains niveaux en opposition 
avec elle ? 

2.1. Le poids des traditions coutumières dans la consolidation de l’unité en pays Bron  

Pour les conflits familiaux ou communautaires consécutifs à des atteintes aux biens et aux 
personnes, une place de choix est donnée à la tradition coutumière. En effet, l’accès à la terre et 
aux ressources font souvent l’objet de compétition prenant la forme de conflits larvés ou ouverts 
entre les membres d’une famille ou d’une communauté. Chez les Bron, on ne vend pas la terre, 
mais on peut la céder par amitié à des personnes. Malgré le décret n0 2019-263 du 27 mars portant 
sur la procédure de délimitation des territoires des villages, on assiste à des conflits ouverts entre 
les villages.  

À ce sujet, Nanan Adou Bibi II souligne qu’en principe, il ne devrait pas avoir de conflits pour la 
délimitation des villages. Selon lui, c’est la mauvaise foi de certaines personnes qui fait qu’on 
assiste de nos jours, à ce genre de dérive. Lorsque certains villages sont confrontés à un problème 
pareil, on fait appel à des sachants. En effet, les limites des villages, comme celles des champs 
sont connues de tous les sachants. Il arrive que tout villageois connaisse les limites de leur village. 
Pour l’entretien des villages et ses alentours dans les temps anciens jusqu’à une période récente,  

 
15 Entretien en Koulango, en Bron et en français avec Nanan Kossia Prao, 65 ans environ, reine mère de Transua, 
Transua, le 29 Mai 2018, de 9h à 10h15. Nanan Ahingoua Adja Badou, plus de 60 ans, reine mère de la province 
Angobia, Tièdio, Samedi, 25 Mai 2019, de 11h03-13h00. 



274 
 

Akkunda Scientific                                  N°8                                             Juillet 2025 
 

KOUAKOU Adja Doubia Angèle 
La gestion des conflits intercommunautaires dans le Bron Gyaman : des origines à nos jours 

ils étaient demandés aux jeunes de nettoyer et de dégager les routes. Au cours de ce travail 
d’entretien, on leur indiquait la limite de leur village16. Les limites des villages étaient donc connues 
d’un grand nombre de personnes et ne faisaient l’objet d’aucun litige. 

S’agissant de ces conflits de délimitation des villages qui apparaissent çà et là depuis quelques 
temps, nanan Boaki nous révèle la méthode employée pour trouver un consensus. Lorsqu’un ou 
plusieurs villages créés par un seul village rencontre un problème de ce genre, on le porte devant 
les descendants des propriétaires terriens pour trancher. Chez les Bron, la terre appartient au roi. 
La notion de chef de terre octroyée aux chefs koulango est symbolique. Le Koulango est considéré 
comme l’adorateur de la terre, car la terre est perçue comme une divinité. Il n’est pas consulté lors 
des conflits fonciers car il gère la terre comme un esprit et non comme un espace ; il n’en connait 
pas forcément les limites17. 

De nos jours, si la terre est la propriété de l’Etat, il n’en demeure pas moins que ces villages qui 
existaient avant l’avènement de l’Etat, avaient des limites déjà bien précises. Les garants de ces 
limites géographiques sont les sachants (autorités traditionnelles) en question et non l’Etat.  

Pour les problèmes fonciers impliquant des villages ou des familles, il arrive que la justice sollicite 
l’apport des chefs traditionnels pour trouver une solution idoine. Il existe une collaboration entre la 
justice et la royauté. Les chefs règlent les conflits en disant le droit de l’histoire. Partir à la cour 
royale, c’est aller s’instruire pour mieux connaître son histoire, sa source. L’on observe qu’en une 
journée ou en très peu de temps, les chefs résolvent plusieurs problèmes fonciers alors que la 
justice moderne peut prendre des mois et même des années. C’est pourquoi, les habitants du 
royaume pour la plupart, préfèrent la cour traditionnelle, affirme Adou Bibi II 18. Il est soutenu par 
l’imam Timité Ahmed Koudouss. Même à ce niveau, l’implication d’un allié dans le règlement d’un 
conflit quel que soit sa nature, dédramatise toutes les affaires jugées critiques. Il faut reconnaître 
que les conflits fonciers ont pris de l’ampleur depuis l’introduction du capitaliste, particulièrement 
des cultures marchandes. Une société foncièrement communautaire où l’on a introduit des cultures 
pérennes de type capitaliste dans laquelle les uns et les autres se battent sans arrêts19. 

Un autre aspect moins évoqué, est le poids qui pèse le plus souvent sur la victime lors des 
règlements des conflits20. En cas de gestion de conflit, la pression est toujours plus forte sur celui 
qui a raison. C’est à lui de pardonner. Avec les intercessions et les interventions des personnes de 
qualité, commises à la tâche, on le convainc au pardon. En effet, l’organisation de la société est 
faite de telle sorte que chacun de ses membres craint de créer des précédents en étant l’initiateur 
de conflits. Une victime peut demander tout ce qu’elle désire comme réparation à un dommage 
quelconque, mais tôt ou tard, l’histoire lui sera rappelée quand elle ou un membre de sa famille, 
ou ses descendants seront confrontés à des problèmes similaires. Alors, le conseil que l’on donne 
à chacun, c’est d’éviter de créer des précédents pour soi, pour sa famille, pour son village, ou 
encore pour son ethnie à partir d’un problème. Cela oblige chacun à reconsidérer ses positions. 

 
16 Entretien en français avec Nanan Adou Bibi II, plus de 60 ans, chef de la province du Pinango, ministre de la 
défense du royaume Bron, Lundi 23 Août 2021, à Bondoukou de 15h51 à 16h 40. 
17 Entretien en français avec Nanan Boaki, 70 ans environ, chef de province du Foumassa, Tanda,  
Dimanche 22 Août 2021, de 10h50 à 14h. 
18  Entretien en français avec Nanan Adou Bibi II, plus de 60 ans, chef de la province du Pinango, ministre de la 
défense du royaume Bron, Lundi 23 Août 2021, à Bondoukou de 15h51 à 16h 40. 
19Entretien en français avec Nanan Boaki, 70 ans environ, chef de province du Foumassa, Kouamé Adjemane, 
enseignant à la retraite, passionné de culture, Tanda, Dimanche 22 Août 2021, de 10h50 à 14h. 
20 Entretien en français avec imam Timité Ahmed Koudouss, 1er adjoint au grand imam de Bondoukou, Bintou 
Ouattara, fidèle musulmane, mardi, 17 août 2021, de 13h23 à 13h55 à Bondoukou. 



275 
 

Akkunda Scientific                                  N°8                                             Juillet 2025 
 

KOUAKOU Adja Doubia Angèle 
La gestion des conflits intercommunautaires dans le Bron Gyaman : des origines à nos jours 

Une fois que le problème est résolu, on envoie une délégation pour remercier celui ou ceux qui ont 
acceptés le pardon.  

Outre cela, on observe le non-respect des limites des espaces octroyés (des champs) par des 
propriétaires à un tiers ou à un ami. Il arrive que certaines personnes à qui l’on a cédé des parcelles 
dépassent les limites convenues pour empiéter sur la parcelle d’une autre. Pour restaurer la vérité 
et rétablir les limites réelles, l’on interroge les donateurs ou les descendants des donateurs et si 
possible les témoins. Il faut souligner que dans chaque village, chaque famille possède des terres 
à exploiter. Si d’aventure, un tiers venant d’une famille X se retrouvait sur l’espace d’une famille Y, 
si cela n’était pas sur invitation, l’on pouvait parler de fraude21.  

Dans la société bron, la terre appartient à des familles. Si au nom de la loi moderne, les enfants 
pensent qu’ils doivent hériter des terres de leur père, en ce moment, l’on ne parle plus d’un bien 
commun qu’il partage avec ses frères et sœurs. Si les enfants doivent hériter des terres du père, 
alors ces terres doivent provenir de ce père ou s’il en a hérité, il doit en être le seul bénéficiaire. 
Les enfants ignorent en effet que certaines terres sont des biens familiaux ; et que leur père les 
aurait reçus en héritage au nom de la grande famille. Les crises éclatent lorsque certains membres 
de la famille veulent s’approprier les biens de la grande famille au détriment de d’autres22. De nos 
jours, ajoute le chef des Nafana, la terre communautaire et le travail communautaire ne font plus 
bon ménage. On constate de plus en plus qu’au lieu de cimenter les relations fraternelles et 
amicales, la terre communautaire a tendance à les diviser.   

De même, lorsque des biens communs sont au nom de l’aîné de la famille, à la mort de ce dernier, 
ses enfants réclament ces biens comme héritage légitime. La loi moderne donne raison aux enfants 
en tranchant en leur faveur, au dépend de la cohésion familiale. Les héritiers souvent, par la 
mauvaise foi, méprisent l’esprit communautaire de la famille et font fi de toutes ses règles23. Il en 
va de même lorsque les enfants sont spoliés par les oncles, tantes et autres.  

Les problèmes d’héritages qui se règlent au tribunal moderne, reviennent rarement à la cour 
traditionnelle. Dans tous les cas, lorsque le tribunal moderne tranche en faveur des enfants qui 
s’estiment lésés dans le partage de l’héritage de leur père, il est quasiment, impossible de revenir 
à la justice traditionnelle24. Toutefois, malgré les difficultés d’adaptation au monde contemporain, 
on observe une résistance des valeurs traditionnelles. On perçoit des mécanismes traditionnels 
qui continuent de répondre aux besoins de réparation et de sécurité des populations. Cela participe 
au renforcement du tissu social.  

2.2. La justice traditionnelle bron face aux mutations contemporaines  

Les pratiques culturelles connaissent des mutations au contact des sociétés occidentales. C’est à 
l’aune de ces évolutions que sont examinés les changements de comportements dans la société 
bron. Ces mutations dans la société font que les motivations personnelles ont pris le dessus sur 
les ambitions communes. Les Autorités traditionnelles autrefois intègres, ne le sont plus pour 

 
21  Entretien en français avec Nanan Boaki, 70 ans environ, chef de province du Foumassa, Tanda, Dimanche  
22 Août 2021, de 10h50 à 14h.  
22 Entretien en français avec Nanan Adou Bibi II, plus de 60 ans, chef de la province du Pinango, ministre de la défense 

du royaume Bron, Lundi 23 Août 2021, à Bondoukou de 15h51 à 16h 40. 
23 Entretien en français avec Torlai Sié Koffi II, le chef des Nafana Katogo, le notable Yao François, Bondoukou, 
Mercredi, 11 Août 2021, de 17h34 à 18h. 
24 Entretien en français avec Nanan Adou Bibi II, plus de 60 ans, chef de la province du Pinango, ministre de la défense 
du royaume Bron, Lundi 23 Août 2021, à Bondoukou de 15h51 à 16h 40. 



276 
 

Akkunda Scientific                                  N°8                                             Juillet 2025 
 

KOUAKOU Adja Doubia Angèle 
La gestion des conflits intercommunautaires dans le Bron Gyaman : des origines à nos jours 

certaines d’entre elles. Les mécanismes traditionnels de gestion de conflits ne sont pas non plus 
épargnés par l’instrumentalisation et les manœuvres des politiques. Aujourd´hui, une partie de la 
population ne craint plus de transgresser ou de violer les lois coutumières qui régissent l’harmonie 
et l’entente entre les peuples (M. Raynal, 1994, p. 23-25).  

Dans le contexte de tensions préélectorales 2025, la collaboration parfois conflictuelle entre la 
gestion traditionnelle et la gestion moderne, est révélatrice de tous ces changements 
sociopolitiques et économiques majeurs dans la société ivoirienne. Les mécanismes traditionnels 
qui jadis, régulaient la société peuvent-ils encore répondre aux dynamiques conflictuelles et 
sociopolitiques contemporaines ? En Côte d’Ivoire en général et dans le royaume Bron en 
particulier, les autorités traditionnelles n’ont aucune source de revenu et aucun moyen de 
coercition. Ce qui les fragilise et les laisse à la merci des hommes politiques sans vergogne. Or, 
pour le responsable traditionnel qui fait de la politique, il se met à dos une partie de sa population 
et donc perd sa crédibilité, soutient Nanan Adou Bibi II25. On observe les mêmes récriminations 
chez Adjemane qui déplore la décadence des têtes couronnées. D’après lui, le roi, les chefs, 
encore moins les reines mères, ne sont plus aussi puissants et honnêtes que dans les temps 
anciens. Même si la loi moderne leur reconnaît une certaine notoriété, il note une baisse de leur 
autorité et de leur personnalité.  

Malgré cet état de fait, on souligne une particularité dans la zone bron. Une frange importante de 
la population continue d’y croire et d’y recourir. En effet, certains responsables traditionnels par 
leur intégrité, essaient tant bien que mal de résister à l’intervention malsaine de certaines autorités 
politiques afin de sauvegarder les valeurs ancestrales26. C’est donc dans un contexte de 
renouvellement et d’adaptation que certaines autorités administratives travaillent à la bonne 
marche de la société. 

Même si la cohabitation des deux modes de gestions s’oppose quelque fois, la justice moderne ne 
saurait prétendre résoudre tous les conflits auxquels nos sociétés sont confrontées. Le juge ou les 
élus ne maîtrisent pas toujours la culture de la localité où ils interviennent et certaines questions 
méritent leur connaissance avant d’être abordées, affirme Nanan Boaki. Les chefs traditionnels et 
les élus interviennent sur la même matière. C’est au résultat que l’on juge l’efficacité d’une théorie. 
Au final, c’est l’harmonie sociale qu’on acquiert lorsque les protagonistes arrivent à se serrer la 
main sans animosité27. A travers la justice traditionnelle28, le royaume essaie autant que faire se 
peut, de régler les problèmes à lui confier sur la base de ses valeurs. Rétablir les relations rompues 
entre les membres d’un groupe ou d’une communauté, est l’objectif premier des autorités 
traditionnelles.   

Également, militer pour l’élaboration d’un droit moderne africain prenant en compte les principes 
généraux qui respectent les valeurs culturelles africaines et tenir compte de l’évolution, font partie 
de leur combat. Trouver le juste milieu entre le monde traditionnel pétri de sacralité et le monde 
moderne matérialiste serait d’après J. Fierens (2008, p. 44-45) une aubaine pour la société 

 
25 Nanan Adou Bibi II, plus de 60 ans, chef de la province du Pinango, ministre de la défense du royaume Bron, 

Lundi 23 Août 2021, à Bondoukou de 15h51 à 16h 40. 
26 Kouamé Adjemane, 70 ans environ, enseignant à la retraite, passionné de culture, Tanda, Dimanche 22 Août 
2021, de 10h50 à 14h.  
27 Entretien en français avec Nanan Boaki, 70 ans environ, chef de province du Foumassa, Tanda,  
Dimanche 22 Août 2021, de 10h50 à 14h. 
28 La justice traditionnelle c’est la médiation et la justice restauratrice, alors que la justice moderne applique le droit 
en tranchant. 



277 
 

Akkunda Scientific                                  N°8                                             Juillet 2025 
 

KOUAKOU Adja Doubia Angèle 
La gestion des conflits intercommunautaires dans le Bron Gyaman : des origines à nos jours 

africaine. De nouveaux acteurs apparaissent avec une démultiplication et une permanente 
recomposition-décomposition des acteurs de la violence. Les acteurs sont de tous genres ; parfois 
privés (les voleurs), souvent communautaires, sociétés secrètes (partis politiques, sectes 
religieuses...) et publics (armées nationales, polices…). Dans ce cas, la justice traditionnelle devrait 
être en mesure de faire face à tous ces changements. Bien que les institutions modernes et 
autochtones de résolution des contentieux poursuivent les mêmes objectifs, pour L. Huyse et M. 
Salter (2009, p.16), on constate cependant des différences dans les procédures qu’ils adoptent 
pour atteindre leur objectif qui est de maintenir ou de rétablir la paix. 

Conclusion 

Dans toutes les sociétés africaines, il y a des mécanismes de résolution des conflits. Ces 
mécanismes participent au fonctionnement et à l’équilibre des communautés. À l’issu de nos 
recherches dans le pays Bron, on observe une particularité dans la gestion des conflits. Des 
traditions séculaires fortement ancrées dans les mœurs, continuent de faire leur œuvre malgré les 
difficultés du monde contemporain. Les Hommes vivent pour le moins en harmonie, car les 
alliances sont fortes et respectées par de nombreuses personnes. Les chefs, pour la plupart, sont 
imprégnés des coutumes qui leur permettent de maintenir la bonne marche de la cohésion sociale.  

Le royaume Bron qui compte 12 ethnies, demeure dans une relative stabilité grâce aux efforts 
conjugués de ses autorités traditionnelles et religieuses, et aussi grâce à une population plus ou 
moins imprégnées de ses valeurs. Il faut saluer les ancêtres qui ont légué cet héritage. Cependant 
avec la politique moderne, on observe des intrusions pas nettes dans le monde traditionnel, ce qui 
occasionne des dérives de part et d’autre. Faire la politique pour un chef traditionnel qui est censé 
appartenir à tous, c’est choisir un camp au détriment d’un autre, et donc c’est perdre toute crédibilité 
vis-à-vis de son peuple. Il semble de plus en plus difficile de résister à toutes ces intempéries qui 
secouent la société tout entière ; mais il faut perpétuer les valeurs sans que cela ne s’oppose à ce 
qui est étatique car le royaume Bron ne vit pas en autarcie. 

Sources et bibliographie 

Sources orales et écrites 

GAOUSSOU Ouattara, chef Kabla, mardi, 17 août 2021 de 16h33 à 17h à Bondoukou. 

Imam TIMITE Ahmed Koudouss, 1er adjoint au grand imam de Bondoukou, mardi, 17 août 2021, 
de 13h23 à 13h55 à Bondoukou. 

KOUADIO Amadou Ouattara, fidèle musulman, mardi, 17 août 2021 de 16h33 à 17h à Bondoukou. 

KOUAME Adjemane, 70 ans environ, enseignant à la retraite, passionné de culture, 

Nanan ADOU Bibi II, plus de 60 ans, chef de la province du Pinango, ministre de la défense du 
royaume Bron, Lundi 23 Août 2021, à Bondoukou de 15h51 à 16h 40. 

Nanan AHINGOUA Adja Badou, plus de 60 ans, reine mère de la province Angobia, Tièdio, 
Samedi, 25 Mai 2019, de 11h03-13h00. 
Nanan BOAKI, 70 ans environ, chef de province du Foumassa, Tanda, le Dimanche 22 Août 2021, 
de 10h50 à 14h. 



278 
 

Akkunda Scientific                                  N°8                                             Juillet 2025 
 

KOUAKOU Adja Doubia Angèle 
La gestion des conflits intercommunautaires dans le Bron Gyaman : des origines à nos jours 

Nanan KOSSONOU Ampïm, plus 70 ans, chef de la province Akidom, Abo, plus de 70 ans, 
secrétaire du chef Akidom, Gouméré, le mardi 9 Mai 2018, de 15h00 à 16h40. 

Nanan PRAO Kossia, 65 ans environ, reine mère de Transua, Transua, le 29 Mai 2018, de 9h à 
10h15.  

OUATTARA Bintou, fidèle musulmane, mardi, 17 août 2021, de 13h23 à 13h55 à Bondoukou. 

 Tanda, le Dimanche 22 Août 2021, de 10h50 à 14h. 
YEBOUA Fodjo, 1er porte-canne du roi, Amanvi, le vendredi 11 Mai 2018, de 16h à 17h20. 
 

TAUXIER Louis, 1921, Le Noir de Bondoukou Koulangos, Dyoulas, Abrons, Paris, Éditions Ernest 
Leroux. 
 

Bibliographie 

AKINDES Francis, 2003, « Le lien social en question dans une Afrique en mutation », dans Boulad-
Ayoub, Josiane et Luc Bonneville, Souverainetés en crise, Collection : Mercure du Nord. Québec : 
L’Harmattan et Les Presses de l’Université Laval, pp. 379-403. 

 

ALLAND Alexander, 1984, La danse de l’araignée, Paris, Plon. 

FIERENS Jacques, 2008, Justice traditionnelle et justice moderne dans l’Afrique des Grands lacs. 
Dans la résolution des conflits. Justice publique et justice : une frontière mouvante. Vol, sur 
CDRom, CNRS, Lille, pp.44-53. 

HUYSE Luc, et SALTER Mark, 2009, dir, Justice traditionnelle et réconciliation après un conflit, 
IDEA (International Institute for Democracy and Electoral Assistance). 

KIPRE Pierre, 1968, «De la guerre et de la paix en Afrique», Afrique contemporaine, 3/2003 
(n°207), pp.133-146.primitive (chap. 4), trad. de l’anglais par Françoise et Louis Marin, Paris, 
Éditions de Minuit. 

RAYNAL Maryse, 1994, Justice traditionnelle, Justice moderne ; le devin, le juge, le sorcier, Paris, 
L’Harmattan. 
 
 

Processus d’évaluation de cet article: 

➢ Date de soumission: 10 mai 2025 
✓ Date d’acceptation: 22 juin 2025 
✓ Date de validation: 18 juillet 2025 

 


