267
Akkunda Scientific N°8 Juillet 2025

La gestion des conflits intercommunautaires dans le Bron Gyaman : des origines a nos
jours

KOUAKOU Adja Doubia Angéle
Enseignante-Chercheure
Assistante
Université Alassane Ouattara, Bouaké (Cote d’Ivoire)
Département d’Histoire
kouakoudoubia1@gmail.com

Résumé: La cohabitation entre plusieurs groupes ethniques occasionne par moment des conflits.
C’est pourquoi, des valeurs traditionnelles multiséculaires présentant un ensemble de pratiques,
ont été mises en place par les ancétres fondateurs du Bron Gyaman pour juguler tous ces conflits.
Avec la colonisation, suivie de I'indépendance, on a assisté a une introduction d’un systeme
judiciaire carrément a I'opposé de la premiére qui a nécessairement affaibli, voire détruit le code
ancien de gestion de conflits. En dépit de cela, les mécanismes traditionnels de réglement des
conflits ont survécu. Car, au-dela de rendre justice, elles renforcent les liens communautaires.
L’objectif de cet article est de mettre en exergue le fonctionnement de ces mécanismes et les
acteurs qui les animent afin d'évaluer leur Iégitimité, surtout leur opérationnalité pour répondre aux
besoins de sécurité des populations. Pour faire ce travail, nous avons exploité des sources orales
ainsi que des ouvrages et des articles scientifiques.

Mots clés: Alliances inter ethniques, Mécanismes traditionnels, Justice traditionnelle, Justice
moderne, Gestion de conflit

Inter-community conflict management in the Bron Gyaman: from its origins to the present
day

Abstract: The cohabitation of several ethnic groups sometimes leads to conflict. That's why the
Bron Gyaman's founding ancestors established centuries-old traditional values and practices to
curb these conflicts. Colonization, followed by independence, saw the introduction of a judicial
system that was the exact opposite of the former, and necessarily weakened or even destroyed
the ancient code of conflict management. Despite this, traditional conflict resolution mechanisms
have survived. For, beyond dispensing justice, they strengthen community ties. The aim of this
article is to highlight the functioning of these mechanisms and the actors who drive them, in order
to assess their legitimacy and, above all, their operationality in meeting people's security needs.
To do this, we have drawn on oral sources as well as scientific books and articles.

Keywords: Inter-ethnic alliances, Traditional mechanisms, Traditional justice, Modern justice,
Conflict management.

KOUAKOU Adja Doubia Angeéle
La gestion des conflits intercommunautaires dans le Bron Gyaman : des origines a nos jours


mailto:kouakoudoubia1@gmail.com

268
Akkunda Scientific N°8 Juillet 2025

Introduction

Le royaume Bron Gyaman (E. Terray, 1995, p. 215)!, situé au nord-est de la Cote d’lvoire, a
linterface de la savane et de la forét, de la grande famille des Akan, de celle des Gur et des Mandé,
est une mosaique ethnique. Les Bron cohabitent avec les Nafana, Koulango, Agni, Degha, Malinké,
Lobi, Noumou, Gbin, etc. (Cf. L. Tauxier, 1921, p. 363). Depuis I'époque précoloniale, ces peuples
ont tissé des liens fraternels, mis en place un code de conduite et des mécanismes de gestion des
conflits permettant de vivre dans le respect, I'entraide et I'nharmonie.

Avec I'avénement de la colonisation puis de I'indépendance, on a assisté a un chamboulement et
une dégradation des structures traditionnelles dans leur ensemble. Aux anciennes pratiques et au
systéme de gestion, se sont substitués de nouvelles créant du coup, de nouvelles personnalités
avec de nouvelles maniéres de penser, de faire et d'agir. Au cours des années 1990, la Céte
d’lvoire a été confrontée a des changements socioéconomiques majeurs qui ont conduit a des
crises internes entre ses différents membres. Cette crise exacerbée au début des années 2000
avec la crise politique, a atteint son apogée avec des tensions sociales et communautaires. Cette
situation délétére a connu son paroxysme en 2010, puis en 2020 avec une crise postélectorale qui
a ébranlé les bases du pays et occasionné des déplacements tant a I'intérieur qu'a I'extérieur. C'est
dans ce contexte de dégradation de la puissance publique que les autorités traditionnelles
essayent tant bien que mal de gérer les conflits dans le royaume Bron Gyaman.

Ainsi, ayant dépassé le simple point de vue politique, les crises ivoiriennes se sont imbriquées
dans le microcosme de la quéte de l'identité humaine, culturelle et sociale. Dans ce contexte,
comment les autorités traditionnelles locales s’y prennent pour résoudre les conflits qui
interviennent dans le pays Bron ? Cette question essentielle dégage autour d’elle une série de
questions secondaires : quelle est la particularité de la procédure de gestion de conflit chez les
Bron ? Les mécanismes de gestion de conflits dans cet espace s'adaptent-ils aux réalités du
monde contemporain ? Comment les Bron arrivent-ils a canaliser les conflits et a maintenir une
paix relative dans leur espace ?

L’objectif de cette communication est de mettre en exergue la singularité de cette région a travers
les mécanismes de gestion de conflits. Pour répondre a ces différentes préoccupations, des
enquétes orales ont été menées auprés de certaines personnalités du pays Bron. Au-dela des
enquétes, nous avons eu recours a une documentation diversifiée. Ce présent article s’articule
autour de deux parties essentielles. Nous présentons dans la premiére partie les alliances
intercommunautaires et les pactes de non-agression puis dans la seconde, nous mettons en
lumiere la consolidation du lien social.

1. Les alliances intercommunautaires et les pactes de non-agression dans le Bron
Gyaman

Les alliances intercommunautaires et les pactes de non-agression sont des mécanismes qui relient
les peuples et les maintiennent soudés a travers un code de conduite multiséculaire. Les
communautés interagissent dans le Bron Gyaman gréce a un systeme de résolution de conflit
d'usage basé sur des codes traditionnels.

1l comprend cing (5) provinces a savoir : Ahinninfié, Pinango, Akydom, Foumassa et Angobia.

KOUAKOU Adja Doubia Angeéle
La gestion des conflits intercommunautaires dans le Bron Gyaman : des origines a nos jours



269
Akkunda Scientific N°8 Juillet 2025

1.1. Les pactes séculaires entre les communautés ethniques en pays Bron

A la suite de batailles territoriales ou de partenariats divers, les communautés ethniques ont établi
des régles de vie et des alliances. Les roles joués de gré ou de force par ces groupes ethniques
ont été déterminants pour I'établissement et le rayonnement du royaume Bron en Cote d'lvoire. En
guise de récompense, les ancétres des Bron ont signé des pactes de non-agression, des pactes
d’amitié, de fidélité, de protection et de loyauté avec ces différents partenaires ethniques de la
région du Gontougo et d'ailleurs. A travers des alliances ou des contrats, les ancétres des différents
groupes ethniques ont pris des engagements mutuels qui ont pour but de favoriser une vie
harmonieuse entre les peuples pour I'éternité2. Ces alliances interethniques dans le Bron Gyaman
trouvent donc leurs fondements dans des faits historiques représentés par les ancétres fondateurs.
Les alliances entre les groupes (Bron, Nafana, Koulango, Agni, Degha, Malinké, Noumou, Gbin)
favorisent et recommandent des relations conviviales tout en instituant un pacte de non-agression
et de paix perpétuelle.

Pour la prévention des conflits intercommunautaires, des relations interpersonnelles propices aux
négociations sont établies entre les chefs de chaque communauté, notamment par le biais des
alliances, de I'échange, de présents et aussi par le mariage. Ces alliances solidement insérées
dans la trame des relations sociales sont des outils efficaces de gestion des conflits. Elles
fonctionnent comme un mécanisme d'identification mutuelle ou la déclinaison des identités
ethniques permet a bien des égards, de fluidifier les rapports et d’apaiser des tensions entre les
ethnies. Méme dans les administrations publiques ou privées dits « modernes », les alliances
favorisent des rapports moins rigides.

Outre cela, il faut signaler que les alliances a plaisanterie3 existent entre les communautés du pays
Bron. Gréace a cette alliance, I'on peut utiliser 'humour ou la taquinerie pour entretenir ou maintenir
des relations cordiales avec son allié sans que cela ne cause de conflits. Ainsi, grace aux alliances
intercommunautaires, un Nafana peut taquiner jusqu’a I'énervement un Bron sans que cela ne
pose le moindre probleme. Le pacte de non-agression les contraint a rester courtois quel que soit
les situations ; si d'aventure une offense est commise, il leur ait recommandé de faire amende
honorable afin d’éviter de mettre & mal la cohésion sociale.

Les Bron conquérants ont instauré des rapports de bon voisinage en intégrant les autres membres
des communautés dans le fonctionnement du royaume. Ces derniers sont parfois des acteurs
importants dans la gestion des conflits. Il existe en effet, des peuples auprés de qui, les repris de
justice, les accusés ou les condamnés a « mort » peuvent se rendre pour échapper a une
condamnation ou a une mort certaine (les Barbor, les Noumou, les Koulango, ...)*.Quel que soit le
statut de l'individu qui intervient dans le reglement de conflits, il le fait au nom du chef de sa
communauté, des liens d’alliance et d’amitié qui les lient.

2 Entretien en Frangais avec Nanan Adou Bibi Il, plus de 60 ans, chef de la province du Pinango, ministre de la
défense du royaume Bron, Lundi 23 Aot 2021, a Bondoukou de 15h51 a 16h 40.

3 Les alliances a plaisanterie sont des mécanismes sociaux de prévention, de médiation/conciliation et de résolution
des conflits, qui renvoient a un pacte d’amitié et de non-agression entre différents clans, castes et ethnies. « L'alliance
a plaisanterie », qui se déroule entre patronymes de différents groupes ethniques.

4 Entretien en francais avec Kouamé Adjemane, 70 ans environ, enseignant a la retraite, passionné de culture, Tanda,
dimanche 22 Aolt 2021, de 10h50 a 14h.

KOUAKOU Adja Doubia Angeéle
La gestion des conflits intercommunautaires dans le Bron Gyaman : des origines a nos jours



270
Akkunda Scientific N°8 Juillet 2025

En dehors de ceux-ci, il y a des personnalités politiques et religieuses qui interviennent également
dans la gestion de conflits ; soit pour interrompre, ou pour surseoir a une procédure judiciaire en
cours. Ces personnalités sont (I'imam de Bondoukou, la reine meére, le Tchanmin, le
tambourinaire?...). Lorsqu’une victime ou un coupable fait appel a la reine mére, elle intervient pour
aider a résoudre le probleme existant. Son titre de seconde personnalité du tréne, lui donne le
pouvoir de régler les conflits de tous genres. Il en est de méme pour le « Tchanmin », porte-parole
du roi ou du chef, pour le Tambourinaire, gardien des Iégendes de I'histoire du royaume.

En ce qui concerne I'imam de Bondoukou, responsable de la communauté musulmane, il joue un
role essentiel pour la stabilité du pays bron. Gréace a une politique d’'entente et de coopération avec
les Bron, les conseillers musulmans ont été associés a la protection du royaume depuis le temps
de Séku Watara, dans les années 1700. C’est donc par reconnaissance et par amitié, que le peuple
bron a gardé un lien particulier avec les descendants de Kong et la communauté dioula de
Bondoukou. Selon la tradition, 'imam de Bondoukou est considéré comme « la femme du roi ». Ce
dernier fait partie des intercesseurs auprés des autorités traditionnelles chaque fois que des conflits
opposent les Bron a d’autres communautés et vice-versa. Ainsi, tout comme l'imam, plusieurs
acteurs interviennent dans le rétablissement de I'ordre et le maintien de la paix®.

C’est dans ce cadre que A. Francis, (2003, p.384-385) affirme que C’est autour de systemes de
références, de valeurs, de pratiques, de personnages et de symboles communs que sont inculqués
aux membres de la communauté, le jeu de la socialisation. Ce qui fait dire a P. Kipré (2003, p.134-
136) que I'histoire de la communauté revét une importance particuliére qu'il faut s’approprier.
Chaque fois que de besoin, les peuples du pays bron font recours aux mécanismes traditionnels
de gestion des conflits pour rétablir 'ordre. Ce qui caractérise ces rapports d’amitié et de non-
agression entre les communautés, c¢’est moins la condamnation de I'une des parties en conflit que
la recherche d’un consensus afin d’assurer et de maintenir la stabilité au sein du corps social. En
conséquence, les mécanismes traditionnels de résolution de conflits mis en place par les groupes
ethniques, impliquent fréquemment la mise en ceuvre d’'une réparation ou d’'un dédommagement
pour les victimes, souvent de nature collective et prévoyant des travaux d’intérét général. De ce
point de vue, on se trouve en présence de mécanismes dont la vocation est avant tout,
restauratrice.

1.2. Mécanismes traditionnels de gestion politique des conflits intercommunautaires

Lorsque les peuples sont confrontés a des situations conflictuelles, peu importe leur gravité, les
mécanismes traditionnels de gestion des conflits fondés sur une expertise coutumiere, participent
a assurer I'équilibre social. L'imam de Bondoukou intervient dans la gestion des conflits entre les
Bron, les Koulango et toute autre ethnie comme intercesseur a la demande de l'un des
protagonistes. Par les pouvoirs qui lui sont conférés par les alliances, son intervention doit en
principe suffire a calmer les tensions.

De méme, entre les différentes communautés malinkés, il jouit d’'une grande notoriété qui dépasse
le cadre traditionnel et religieux et s’étend jusqu'au cadre moderne’. Lorsqu’un probléme d'une

5Le nom que porte le porte-parole du roi, du chef.

6 Entretien en Francais avec Nanan Adou Bibi Il, plus de 60 ans, chef de la province du Pinango, ministre de la
défense du royaume Bron, Lundi 23 Ao0t 2021, @ Bondoukou de 15h51 & 16h 40.

T Entretien en frangais avec imam Timité Ahmed Koudouss, 1¢r adjoint au grand imam de Bondoukou, Bintou Ouattara,
fidéle musulmane, mardi, 17 ao(it 2021, de 13h23 a 13h55 a Bondoukou.

KOUAKOU Adja Doubia Angeéle
La gestion des conflits intercommunautaires dans le Bron Gyaman : des origines a nos jours



271
Akkunda Scientific N°8 Juillet 2025

certaine ampleur survient entre un Nafana et un Koulango ou entre un Bron et un Malinké ou encore
avec un Degha par exemple ; et que malgré les interventions des chefs de famille et de quartier,
aucune solution n'est trouvée ; sil'on le porte devant la justice moderne, I'imam peut plaider auprés
du procureur afin qu'il suspende la procédure, le temps de trouver une solution a 'amiable8. Le
procureur n'est pas obligé, mais trés souvent, il accepte de le faire pour la bonne marche de la
communauteé.

Pour certains conflits qui opposent des fidéles musulmans de méme communauté ou de
communautés ethniques différentes, les chefs traditionnels trés souvent, font appel a l'imam de
Bondoukou qui est plus apte a trouver une solution. Invités a s’expliquer devant I'imam et sa suite,
I'on rappelle aux protagonistes les préceptes religieux, la présence de Dieu et leur obligation de le
craindre pour espérer le salut. Si malgré tout, I'accusé ne reconnait pas sa faute, I'on le contraint
a dédommager la victime en impliquant sa famille. En principe pour des personnes imprégnées de
valeurs morales partagées par 'ensemble de la société, les sanctions devaient étre effectuées
sans encombre pour restaurer le climat de paix®.

Quant aux chefs traditionnels et a toutes autres personnalités importantes?, la légitimité, dont ils
jouissent dans leur communauté, octroie a leur parole, une grande valeur. C'est dans cette logique
que la reine mere chez les Bron, comme chez les Koulango et les Nafana, s'oblige a instaurer
chaque fois que cela est nécessaire la paix, la concorde, la solidarité et I'entraide a titre préventif
a travers des actions quotidiennes. Pour se faire, la reine mére préside certains conseils chargés
de régler les conflits et différends pouvant opposer des familles, des clans et des villages. Ces
conflits, qui pour la plupart tirent leur source du passé, demandent une certaine connaissance des
faits et de I'histoire pour apporter une solution appropriée .

En vertu de leur qualité d’autorité traditionnelle et religieuse, ayant fait le serment aux ancétres et
a Dieu de veiller a la concorde, a la justice et a la paix dans leur société, des hommes et des
femmes usant de ce privilege, participent a la bonne gouvernance de leur communauté. Par
ailleurs, les personnes mandatées par la tradition pour intercéder en faveur d’une réconciliation,
usent de leur crédit auprés des autorités et membres de la communauté pour apporter des
solutions aux problemes rencontrés. En effet, lorsqu’un conflit éclate entre deux communautés, |l
suffit que I'une des communautés implique 'allié de I'autre pour qu'une solution a I'amiable soit
envisagée et acceptée de tous. Concrétement si des Nafana et des Dégha sont en conflit, il suffit
que I'un des deux, implique les Bron pour que la tension baisse et qu'une solution soit trouvée. Les
Bron sont les alliés des deux groupes ethniques. Par ces alliances scellées entre leurs ancétres,
les uns ont obligation d’apporter assistance aux autres. En retour, ces derniers ont le devoir de
pardonner pour ne pas porter atteinte a la cohésion sociale.

8 Entretien en frangais avec Gaoussou Ouattara, chef Kabla, Kouadio Amadou QOuattara, fidéle musulman, mardi, 17
ao(t 2021 de 16h33 & 17h a Bondoukou.

9 Entretien en frangais avec imam Timité Ahmed Koudouss, 1¢r adjoint au grand imam de Bondoukou, Bintou Quattara,
fidéle musulmane, mardi, 17 ao(t 2021, de 13h23 a 13h55 a Bondoukou.

10 Ces personnalités sont les dépositaires des us et coutumes ; ainsi, elles apportent des arguments incontestables en
tant que témoin de référence de la tradition.

" Entretien en frangais et en bron avec Kouamé Adjemane, 70 ans environ, enseignant a la retraite, passionné de
culture, Tanda, Dimanche 22 Ao(t 2021, de 10h50 & 14h ; Nanan Kouassi Théa, plus de 70 ans, Chef du village

de Kokosua n% au Ghana, Bondoukou, le jeudi 14 juin 2018, de 11h a 13h ; le vendredi 15 Juin au 23 Juin 2018

a Kokosua.

KOUAKOU Adja Doubia Angeéle
La gestion des conflits intercommunautaires dans le Bron Gyaman : des origines a nos jours



272
Akkunda Scientific N°8 Juillet 2025

En dehors de ces catégories de personnes, on note l'intervention des femmes d’'un certain age
dans le réglement des conflits. Avec I'age, les femmes accédent a certaines responsabilités
sociales et politiques (A. Alland, 1984, p. 193). Elles assistent et aident les autorités traditionnelles
et familiales a trouver des solutions aux conflits.

Quant aux problémes nés des suites d’homicide, s'ils ne sont pas bien gérés, ils peuvent causer
des dommages tres graves comme des vengeances interminables. Pour Nanan Boaki, lorsqu’il y
a homicide dans le droit Bron, quel que soit I'dge du coupable, I'on se référe toujours a son pere
ou a son représentant. Le pere est considéré comme le responsable de I'acte posé, c’est pourquoi
la victime ou les victimes se référe (ent) au pere. Ce dernier informé de l'acte posé par sa
progéniture, approche les intercesseurs du royaume ou les alliés des victimes pour implorer sa
cause'2. Si la victime est un Malinké tué par un Koulango, les accusés vont approcher les Bron
pour plaider leur cause aupres des Malinké. L'imam de Bondoukou est obligé d’accepter le
plaidoyer du roi, « son époux ». Néanmoins, I'accusé est sermonné et sommé de ne plus reprendre
cet acte répréhensible au risque de mettre en péril la cohésion que les ancétres ont bati au péril
de leur vie. Des sacrifices sont effectués par les accusés pour réparer et rétablir 'ordre 3. Il en est
de méme pour les vols.

Par contre, si 'auteur de I'acte a un haut rang dans la société, on se référe au chef de quartier, du
village, du canton, de la province, etc. Selon la gravité des actes et le statut de la personne
offensée, on trouve toujours un intercesseur pour plaider sa cause. La présence de l'intercesseur
ou de I'allié, résout de moitié le probleme avant méme de I'aborder. Avant de débuter le réglement
d’'un conflit, 'on invoque Dieu, les esprits et les ancétres. Ces entités sont prises a témoin dans la
gestion des conflits. Cette dimension sacrée découle d’une perception partagée du conflit comme
élément de désordre non seulement social mais aussi spirituel.

1.3. Les rituels de rétablissement de I’ordre social

La dimension rituelle utilisée dans le réglement des conflits revét une importance symbolique et
fondamentale. Le recours aux mécanismes traditionnels est couramment accompagné d’une
gestuelle ritualisée (musiques, sacrifices, chants ou danses) qui ponctuent les discours des
autorités traditionnelles. Lorsque des mutations socioéconomiques et politiques importantes
menacent la vie et la stabilité des peuples, des rituels sont faits pour conjurer le mauvais sort et
apporter la paix. Les décisions prises d'un commun accord, sont ainsi confirmées par les
participations publiques ou privées aux rituels de purification et de réintégration. A ce niveau, les
femmes jouent un réle essentiel pour conjurer les mauvais esprits'.

En pays Bron, la reine mére est la grande officiante du rituel d’exorcisme des femmes. Elle veille
a la sécurité sociale (maladies, grandes sécheresses, pénuries d’eau, famine...) aux cétés du roi
a travers des cérémonies d'imploration ou d’exorcisation. Pour parer aux catastrophes ou aux
calamités de tous ordres, la reine mére soutenue par son conseil, conjure le mauvais sort a travers

12 Entretien en frangais avec Nanan Boaki, 70 ans environ, chef de province du Foumassa, Tanda, le

Dimanche 22 Aoit 2021, de 10h50 a 14h.

13 Entretien en frangais avec Gaoussou Ouattara, chef Kabla, Kouadio Amadou Ouattara, fidele musulman, mardi, 17
ao(it 2021 de 16h33 a 17h a Bondoukou

14 Entretien en Koulango avec Nanan Ahingoua Adja Badou, plus de 60 ans, reine mére de la province Angobia, Tiédio,
Samedi, 25 Mai 2019, de 11h03-13h00.

KOUAKOU Adja Doubia Angeéle
La gestion des conflits intercommunautaires dans le Bron Gyaman : des origines a nos jours



273
Akkunda Scientific N°8 Juillet 2025

des cérémonies et des sacrifices d’adoration aux manes afin d’avoir leurs bénédictions pour le bien
étre de toute la communauté?s.

Chez les Koulango également, la femme agée joue un réle trés important. Lorsqu'il y a des décés
a répétition dans une famille, le chef de famille fait des sacrifices aux ancétres dans la maison de
la femme, la plus agée (L. Tauxier, 1921, p. 172). Pour attirer le bonheur, les bonnes récoltes et
favoriser 'épanouissement des familles, des sacrifices étaient faits dans les mémes conditions. En
effet, les catastrophes naturelles sont trés souvent a l'origine de confrontation entre les
communautés et 'absence de ressources nécessaires a la survie de ces communautés entraine
parfois des guerres. C'est a elles (femmes &gées) qu'il revenait de prendre en main la survie de la
société en faisant appel aux forces occultes. Ces rituels se font également chez les Degha, les
Nafana, etc. Ainsi, plusieurs mécanismes religieux sont utilisés par les communautés pour
régulariser la vie sociale et favoriser son I'équilibre. Par ces rites, les liens fraternels et d’amitiés
sont préservés entre les communautés. En effet, ces liens historiques qui favorisent les rapports
d’amitié et de respect mutuel entre les communautés sont une richesse pour cette région.
Cependant, avec les évolutions et mutations en cours, les mécanismes traditionnels pourront-ils
continuer d’apaiser les tensions et conflits entre les communautés ?

2. Consolidation du lien social : une nécessité chez les Bron

Plusieurs décennies aprés les indépendances, la justice traditionnelle est toujours en vigueur, la
justice moderne occidentale ne I'a pas totalement submergé, bien au contraire, on la voit s'inviter
dans la vie de tous les jours et méme, dans les tribunaux modernes. Les autorités administratives
et particuliérement celles du Bron Gyaman y accordent un certain intérét. C’est dans ce contexte
que la loi n% 2014-428 portant Statut des rois et chefs traditionnels a été élaborée pour donner
entre autres, une place de choix a la justice traditionnelle. Cependant pourrait-elle venir a bout de
tous les conflits quand la loi moderne et la réalité politique sont a certains niveaux en opposition
avec elle ?

2.1. Le poids des traditions coutumiéres dans la consolidation de I'unité en pays Bron

Pour les conflits familiaux ou communautaires consécutifs a des atteintes aux biens et aux
personnes, une place de choix est donnée a la tradition coutumiére. En effet, 'acces a la terre et
aux ressources font souvent I'objet de compétition prenant la forme de conflits larvés ou ouverts
entre les membres d’une famille ou d'une communauté. Chez les Bron, on ne vend pas la terre,
mais on peut la céder par amitié a des personnes. Malgré le décret n® 2019-263 du 27 mars portant
sur la procédure de délimitation des territoires des villages, on assiste a des conflits ouverts entre
les villages.

A ce sujet, Nanan Adou Bibi Il souligne qu'en principe, il ne devrait pas avoir de conflits pour la
délimitation des villages. Selon lui, C’est la mauvaise foi de certaines personnes qui fait qu’on
assiste de nos jours, a ce genre de dérive. Lorsque certains villages sont confrontés a un probléme
pareil, on fait appel @ des sachants. En effet, les limites des villages, comme celles des champs
sont connues de tous les sachants. Il arrive que tout villageois connaisse les limites de leur village.
Pour 'entretien des villages et ses alentours dans les temps anciens jusqu’a une période récente,

15 Entretien en Koulango, en Bron et en francais avec Nanan Kossia Prao, 65 ans environ, reine mere de Transua,
Transua, le 29 Mai 2018, de 9h a 10h15. Nanan Ahingoua Adja Badou, plus de 60 ans, reine mére de la province
Angobia, Tiedio, Samedi, 25 Mai 2019, de 11h03-13h00.

KOUAKOU Adja Doubia Angeéle
La gestion des conflits intercommunautaires dans le Bron Gyaman : des origines a nos jours



274
Akkunda Scientific N°8 Juillet 2025

ils étaient demandés aux jeunes de nettoyer et de dégager les routes. Au cours de ce travail
d’entretien, on leur indiquait la limite de leur village 6. Les limites des villages étaient donc connues
d’'un grand nombre de personnes et ne faisaient I'objet d’aucun litige.

S'agissant de ces conflits de délimitation des villages qui apparaissent ¢a et la depuis quelques
temps, nanan Boaki nous révele la méthode employée pour trouver un consensus. Lorsqu’un ou
plusieurs villages créés par un seul village rencontre un probléme de ce genre, on le porte devant
les descendants des propriétaires terriens pour trancher. Chez les Bron, la terre appartient au roi.
La notion de chef de terre octroyée aux chefs koulango est symbolique. Le Koulango est considéré
comme I'adorateur de la terre, car la terre est pergue comme une divinité. Il n’est pas consulté lors
des conflits fonciers car il gére la terre comme un esprit et non comme un espace ; il n’'en connait
pas forcément les limites'”.

De nos jours, si la terre est la propriété de I'Etat, il n’en demeure pas moins que ces villages qui
existaient avant 'avénement de 'Etat, avaient des limites déja bien précises. Les garants de ces
limites géographiques sont les sachants (autorités traditionnelles) en question et non I'Etat.

Pour les problémes fonciers impliquant des villages ou des familles, il arrive que la justice sollicite
I'apport des chefs traditionnels pour trouver une solution idoine. Il existe une collaboration entre la
justice et la royauté. Les chefs réglent les conflits en disant le droit de I'histoire. Partir a la cour
royale, c'est aller s’instruire pour mieux connaitre son histoire, sa source. L'on observe qu’en une
journée ou en trés peu de temps, les chefs résolvent plusieurs problémes fonciers alors que la
justice moderne peut prendre des mois et méme des années. C’est pourquoi, les habitants du
royaume pour la plupart, préférent la cour traditionnelle, affirme Adou Bibi Il 18. Il est soutenu par
Iimam Timité Ahmed Koudouss. Méme a ce niveau, I'implication d’un allié dans le réglement d’'un
conflit quel que soit sa nature, dédramatise toutes les affaires jugées critiques. Il faut reconnaitre
que les conflits fonciers ont pris de I'ampleur depuis l'introduction du capitaliste, particuliérement
des cultures marchandes. Une société foncierement communautaire ou I'on a introduit des cultures
pérennes de type capitaliste dans laquelle les uns et les autres se battent sans arréts®.

Un autre aspect moins évoqué, est le poids qui pese le plus souvent sur la victime lors des
reglements des conflits20. En cas de gestion de conflit, la pression est toujours plus forte sur celui
qui a raison. C’est a lui de pardonner. Avec les intercessions et les interventions des personnes de
qualité, commises a la tache, on le convainc au pardon. En effet, I'organisation de la société est
faite de telle sorte que chacun de ses membres craint de créer des précédents en étant l'initiateur
de conflits. Une victime peut demander tout ce qu’elle désire comme réparation a un dommage
quelconque, mais tot ou tard, I'histoire lui sera rappelée quand elle ou un membre de sa famille,
ou ses descendants seront confrontés a des problemes similaires. Alors, le conseil que I'on donne
a chacun, c’est d'éviter de créer des précédents pour soi, pour sa famille, pour son village, ou
encore pour son ethnie & partir d'un probléme. Cela oblige chacun a reconsidérer ses positions.

16 Entretien en frangais avec Nanan Adou Bibi Il, plus de 60 ans, chef de la province du Pinango, ministre de la
défense du royaume Bron, Lundi 23 Aolt 2021, a Bondoukou de 15h51 & 16h 40.

17 Entretien en frangais avec Nanan Boaki, 70 ans environ, chef de province du Foumassa, Tanda,

Dimanche 22 Aodt 2021, de 10h50 a 14h.

18 Entretien en frangais avec Nanan Adou Bibi Il, plus de 60 ans, chef de la province du Pinango, ministre de la
défense du royaume Bron, Lundi 23 AoGt 2021, @ Bondoukou de 15h51 & 16h 40.

19Entretien en frangais avec Nanan Boaki, 70 ans environ, chef de province du Foumassa, Kouamé Adjemane,
enseignant a la retraite, passionné de culture, Tanda, Dimanche 22 Ao(t 2021, de 10h50 & 14h.

20 Entretien en frangais avec imam Timité Ahmed Koudouss, 1¢" adjoint au grand imam de Bondoukou, Bintou
Ouattara, fidéle musulmane, mardi, 17 aoGt 2021, de 13h23 a 13h55 a Bondoukou.

KOUAKOU Adja Doubia Angeéle
La gestion des conflits intercommunautaires dans le Bron Gyaman : des origines a nos jours



275
Akkunda Scientific N°8 Juillet 2025

Une fois que le probléme est résolu, on envoie une délégation pour remercier celui ou ceux qui ont
acceptés le pardon.

Outre cela, on observe le non-respect des limites des espaces octroyés (des champs) par des
propriétaires a un tiers ou a un ami. Il arrive que certaines personnes a qui I'on a cédé des parcelles
dépassent les limites convenues pour empiéter sur la parcelle d’'une autre. Pour restaurer la vérité
et rétablir les limites réelles, I'on interroge les donateurs ou les descendants des donateurs et si
possible les témoins. Il faut souligner que dans chaque village, chaque famille posséde des terres
a exploiter. Si d’aventure, un tiers venant d’'une famille X se retrouvait sur 'espace d’une famille Y,
si cela n’était pas sur invitation, I'on pouvait parler de fraude?!.

Dans la société bron, la terre appartient a des familles. Si au nom de la loi moderne, les enfants
pensent qu'ils doivent hériter des terres de leur pére, en ce moment, I'on ne parle plus d’'un bien
commun qu'il partage avec ses fréres et sceurs. Si les enfants doivent hériter des terres du pére,
alors ces terres doivent provenir de ce pére ou s'il en a hérité, il doit en étre le seul bénéficiaire.
Les enfants ignorent en effet que certaines terres sont des biens familiaux ; et que leur pére les
aurait regus en héritage au nom de la grande famille. Les crises éclatent lorsque certains membres
de la famille veulent s'approprier les biens de la grande famille au détriment de d’autres?2. De nos
jours, ajoute le chef des Nafana, la terre communautaire et le travail communautaire ne font plus
bon ménage. On constate de plus en plus qu'au lieu de cimenter les relations fraternelles et
amicales, la terre communautaire a tendance a les diviser.

De méme, lorsque des biens communs sont au nom de I'ainé de la famille, a la mort de ce dernier,
ses enfants réclament ces biens comme héritage légitime. La loi moderne donne raison aux enfants
en tranchant en leur faveur, au dépend de la cohésion familiale. Les héritiers souvent, par la
mauvaise foi, méprisent I'esprit communautaire de la famille et font fi de toutes ses régles2. Il en
va de méme lorsque les enfants sont spoliés par les oncles, tantes et autres.

Les problémes d’héritages qui se réglent au tribunal moderne, reviennent rarement a la cour
traditionnelle. Dans tous les cas, lorsque le tribunal moderne tranche en faveur des enfants qui
s’estiment |ésés dans le partage de I'héritage de leur pére, il est quasiment, impossible de revenir
a la justice traditionnelle24. Toutefois, malgré les difficultés d’adaptation au monde contemporain,
on observe une résistance des valeurs traditionnelles. On pergoit des mécanismes traditionnels
qui continuent de répondre aux besoins de réparation et de sécurité des populations. Cela participe
au renforcement du tissu social.

2.2. La justice traditionnelle bron face aux mutations contemporaines

Les pratiques culturelles connaissent des mutations au contact des sociétés occidentales. C'est a
I'aune de ces évolutions que sont examinés les changements de comportements dans la société
bron. Ces mutations dans la société font que les motivations personnelles ont pris le dessus sur
les ambitions communes. Les Autorités traditionnelles autrefois intégres, ne le sont plus pour

21 Entretien en frangais avec Nanan Boaki, 70 ans environ, chef de province du Foumassa, Tanda, Dimanche

22 Aolt 2021, de 10h50 a 14h.

2 Entretien en frangais avec Nanan Adou Bibi Il, plus de 60 ans, chef de la province du Pinango, ministre de la défense
du royaume Bron, Lundi 23 Ao(t 2021, a Bondoukou de 15h51 a 16h 40.

23 Entretien en frangais avec Torlai Sié Koffi Il, le chef des Nafana Katogo, le notable Yao Frangois, Bondoukou,
Mercredi, 11 Aodt 2021, de 17h34 a 18h.

2 Entretien en frangais avec Nanan Adou Bibi I, plus de 60 ans, chef de la province du Pinango, ministre de la défense
du royaume Bron, Lundi 23 Aolt 2021, & Bondoukou de 15h51 & 16h 40.

KOUAKOU Adja Doubia Angeéle
La gestion des conflits intercommunautaires dans le Bron Gyaman : des origines a nos jours



276
Akkunda Scientific N°8 Juillet 2025

certaines d’entre elles. Les mécanismes traditionnels de gestion de conflits ne sont pas non plus
épargnés par l'instrumentalisation et les manceuvres des politiques. Aujourd hui, une partie de la
population ne craint plus de transgresser ou de violer les lois coutumiéres qui régissent I'narmonie
et 'entente entre les peuples (M. Raynal, 1994, p. 23-25).

Dans le contexte de tensions préélectorales 2025, la collaboration parfois conflictuelle entre la
gestion traditionnelle et la gestion moderne, est révélatrice de tous ces changements
sociopolitiques et économiques majeurs dans la société ivoirienne. Les mécanismes traditionnels
qui jadis, régulaient la société peuvent-ils encore répondre aux dynamiques conflictuelles et
sociopolitiques contemporaines ? En Cote d’lvoire en général et dans le royaume Bron en
particulier, les autorités traditionnelles n’ont aucune source de revenu et aucun moyen de
coercition. Ce qui les fragilise et les laisse a la merci des hommes politiques sans vergogne. Or,
pour le responsable traditionnel qui fait de la politique, il se met a dos une partie de sa population
et donc perd sa crédibilité, soutient Nanan Adou Bibi 1125, On observe les mémes récriminations
chez Adjemane qui déplore la décadence des tétes couronnées. D’aprés lui, le roi, les chefs,
encore moins les reines meres, ne sont plus aussi puissants et honnétes que dans les temps
anciens. Méme si la loi moderne leur reconnait une certaine notoriété, il note une baisse de leur
autorité et de leur personnalité.

Malgreé cet état de fait, on souligne une particularité dans la zone bron. Une frange importante de
la population continue d'y croire et d'y recourir. En effet, certains responsables traditionnels par
leur intégrité, essaient tant bien que mal de résister a l'intervention malsaine de certaines autorités
politiques afin de sauvegarder les valeurs ancestrales?®. C'est donc dans un contexte de
renouvellement et d’adaptation que certaines autorités administratives travaillent a la bonne
marche de la sociéte.

Méme si la cohabitation des deux modes de gestions s’oppose quelque fois, la justice moderne ne
saurait prétendre résoudre tous les conflits auxquels nos sociétés sont confrontées. Le juge ou les
élus ne maitrisent pas toujours la culture de la localité ou ils interviennent et certaines questions
méritent leur connaissance avant d'étre abordées, affirme Nanan Boaki. Les chefs traditionnels et
les élus interviennent sur la méme matiére. C’est au résultat que I'on juge l'efficacité d’'une théorie.
Au final, c’est 'harmonie sociale qu'on acquiert lorsque les protagonistes arrivent a se serrer la
main sans animosité?’. A travers la justice traditionnelle?, le royaume essaie autant que faire se
peut, de régler les problémes a lui confier sur la base de ses valeurs. Rétablir les relations rompues
entre les membres d’'un groupe ou d'une communauté, est l'objectif premier des autorités
traditionnelles.

Egalement, militer pour I'élaboration d'un droit moderne africain prenant en compte les principes
généraux qui respectent les valeurs culturelles africaines et tenir compte de I'évolution, font partie
de leur combat. Trouver le juste milieu entre le monde traditionnel pétri de sacralité et le monde
moderne matérialiste serait d'aprés J. Fierens (2008, p. 44-45) une aubaine pour la société

25 Nanan Adou Bibi II, plus de 60 ans, chef de la province du Pinango, ministre de la défense du royaume Bron,
Lundi 23 Aot 2021, a Bondoukou de 15h51 & 16h 40.

2 Kouamé Adjemane, 70 ans environ, enseignant a la retraite, passionné de culture, Tanda, Dimanche 22 Ao(t
2021, de 10h50 a 14h.

27 Entretien en frangais avec Nanan Boaki, 70 ans environ, chef de province du Foumassa, Tanda,

Dimanche 22 Aodt 2021, de 10h50 a 14h.

28| a justice traditionnelle c’est la médiation et la justice restauratrice, alors que la justice moderne applique le droit
en tranchant.

KOUAKOU Adja Doubia Angeéle
La gestion des conflits intercommunautaires dans le Bron Gyaman : des origines a nos jours



277
Akkunda Scientific N°8 Juillet 2025

africaine. De nouveaux acteurs apparaissent avec une démultiplication et une permanente
recomposition-décomposition des acteurs de la violence. Les acteurs sont de tous genres ; parfois
privés (les voleurs), souvent communautaires, sociétés secrétes (partis politiques, sectes
religieuses...) et publics (armées nationales, polices...). Dans ce cas, |a justice traditionnelle devrait
étre en mesure de faire face a tous ces changements. Bien que les institutions modernes et
autochtones de résolution des contentieux poursuivent les mémes objectifs, pour L. Huyse et M.
Salter (2009, p.16), on constate cependant des différences dans les procédures qu'ils adoptent
pour atteindre leur objectif qui est de maintenir ou de rétablir la paix.

Conclusion

Dans toutes les sociétés africaines, il y a des mécanismes de résolution des conflits. Ces
mécanismes participent au fonctionnement et & 'équilibre des communautés. A lissu de nos
recherches dans le pays Bron, on observe une particularité dans la gestion des conflits. Des
traditions séculaires fortement ancrées dans les meeurs, continuent de faire leur ceuvre malgré les
difficultés du monde contemporain. Les Hommes vivent pour le moins en harmonie, car les
alliances sont fortes et respectées par de nombreuses personnes. Les chefs, pour la plupart, sont
imprégnés des coutumes qui leur permettent de maintenir la bonne marche de la cohésion sociale.

Le royaume Bron qui compte 12 ethnies, demeure dans une relative stabilité grace aux efforts
conjugués de ses autorités traditionnelles et religieuses, et aussi grace a une population plus ou
moins imprégnées de ses valeurs. |l faut saluer les ancétres qui ont Iégué cet héritage. Cependant
avec la politique moderne, on observe des intrusions pas nettes dans le monde traditionnel, ce qui
occasionne des dérives de part et d’autre. Faire la politique pour un chef traditionnel qui est censé
appartenir a tous, c’est choisir un camp au détriment d’un autre, et donc c’est perdre toute crédibilité
vis-a-vis de son peuple. Il semble de plus en plus difficile de résister a toutes ces intempéries qui
secouent la société tout entiere ; mais il faut perpétuer les valeurs sans que cela ne s'oppose a ce
qui est étatique car le royaume Bron ne vit pas en autarcie.

Sources et bibliographie
Sources orales et écrites

GAOUSSOU OQuattara, chef Kabla, mardi, 17 aolt 2021 de 16h33 & 17h a Bondoukou.

Imam TIMITE Ahmed Koudouss, 1¢" adjoint au grand imam de Bondoukou, mardi, 17 aodt 2021,
de 13h23 a 13h55 a Bondoukou.

KOUADIO Amadou Ouattara, fidéle musulman, mardi, 17 aolt 2021 de 16h33 a 17h a Bondoukou.
KOUAME Adjemane, 70 ans environ, enseignant a la retraite, passionné de culture,

Nanan ADOU Bibi II, plus de 60 ans, chef de la province du Pinango, ministre de la défense du
royaume Bron, Lundi 23 Aolt 2021, a Bondoukou de 15h51 a 16h 40.

Nanan AHINGOUA Adja Badou, plus de 60 ans, reine mére de la province Angobia, Tiedio,
Samedi, 25 Mai 2019, de 11h03-13h00.

Nanan BOAKI, 70 ans environ, chef de province du Foumassa, Tanda, le Dimanche 22 Aot 2021,
de 10h50 a 14h.

KOUAKOU Adja Doubia Angeéle
La gestion des conflits intercommunautaires dans le Bron Gyaman : des origines a nos jours



278
Akkunda Scientific N°8 Juillet 2025

Nanan KOSSONOU Ampim, plus 70 ans, chef de la province Akidom, Abo, plus de 70 ans,
secrétaire du chef Akidom, Goumére, le mardi 9 Mai 2018, de 15h00 a 16h40.

Nanan PRAO Kossia, 65 ans environ, reine mére de Transua, Transua, le 29 Mai 2018, de 9h a
10h15.

OUATTARA Bintou, fidéle musulmane, mardi, 17 aoGt 2021, de 13h23 & 13h55 a Bondoukou.

Tanda, le Dimanche 22 Aodt 2021, de 10h50 a 14h.
YEBOUA Fodjo, 1€ porte-canne du roi, Amanvi, le vendredi 11 Mai 2018, de 16h a 17h20.

TAUXIER Louis, 1921, Le Noir de Bondoukou Koulangos, Dyoulas, Abrons, Paris, Editions Ernest
Leroux.

Bibliographie

AKINDES Francis, 2003, « Le lien social en question dans une Afrique en mutation », dans Boulad-
Ayoub, Josiane et Luc Bonneville, Souverainetés en crise, Collection : Mercure du Nord. Québec :
L’Harmattan et Les Presses de I'Université Laval, pp. 379-403.

ALLAND Alexander, 1984, La danse de I'araignée, Paris, Plon.

FIERENS Jacques, 2008, Justice traditionnelle et justice moderne dans I'Afrique des Grands lacs.
Dans la résolution des conflits. Justice publique et justice : une frontiére mouvante. Vol, sur
CDRom, CNRS, Lille, pp.44-53.

HUYSE Luc, et SALTER Mark, 2009, dir, Justice traditionnelle et réconciliation aprés un confiit,
IDEA (International Institute for Democracy and Electoral Assistance).

KIPRE Pierre, 1968, «De la guerre et de la paix en Afrique», Afrique contemporaine, 3/2003
(n°207), pp.133-146.primitive (chap. 4), trad. de l'anglais par Frangoise et Louis Marin, Paris,
Editions de Minuit.

RAYNAL Maryse, 1994, Justice traditionnelle, Justice moderne ; le devin, le juge, le sorcier, Paris,
L’Harmattan.

Processus d’évaluation de cet article:
> Date de soumission: 10 mai 2025

v" Date de validation: 18 juillet 2025

KOUAKOU Adja Doubia Angeéle
La gestion des conflits intercommunautaires dans le Bron Gyaman : des origines a nos jours



